

الدكتور شوقي أبو خليص

سازمان اسلامی  
محمد احمد عینه

بُشِّارَةٌ صَلَاوَاتُ الدِّينِ الْأَيُوبِيِّ



كتاب إرشاد الأئمة في تلاوة القرآن

٢

١

حطين: بقيادة صلاح الدين الأيوبي / شوقي أبو خليل  
.- دمشق: دار الفكر، ٢٠٠٥ - ٩٦ ص: خرائط،  
صور؛ ٢٠ سم. (ال المعارك الكبرى في تاريخ الإسلام).  
١- العنوان ٩٥٦،٠٥٤٥ خلي ح  
٣- أبو خليل ٤- السلسلة

مكتبة الأسد

# المعارك البارزة في تاريخ الدين الإسلامي

---

الإصدارات  
خطيب

بقيادة صلاح الدين الأثوري

---

الدكتور شوقي أبو خليل



آفاق معرفة متجلبة



٢٠٠٥  
عالٰم بلا عنف  
NON-VIOLENCE WORLD

الرقم الاصطلاحي للسلسلة: ٣٠٠٥  
الرقم الاصطلاحي للحلقة: ١٨٤٦,٠٢١  
ISBN: ١-٥٧٥٤٧-٥٠٠-٦      الرقم الدولي للسلسلة:  
ISBN: ١-٥٩٢٣٩-٤١٧-٥      الرقم الدولي:  
الرقم الموضوعي: ٩٢٠  
الموضوع: تاريخ العرب والإسلام  
السلسلة: المعارك الكبرى في تاريخ الإسلام  
العنوان: خطين  
التأليف: الدكتور شوقي أبو خليل  
التنفيذ الطباعي: دار الفكر - دمشق  
عدد الصفحات: ٩٦ ص  
قياس الصفحة: ٢٠١٤ × ٢٠ سم  
عدد النسخ: ٢٠٠٠ نسخة

جميع الحقوق محفوظة

يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع  
والتصوير والنقل والترجمة والتسجيل المرئي والسمعي  
والحسوبي وغيرها من الحقوق إلا بإذن خطبي من

دار الفكر بدمشق

برامكة مقابل مركز الانطلاق الموحد

ص.ب: (٩٦٢) دمشق - سوريا

فاكس: ٢٢٣٩٧١٦ - ٢٢٣٩٧١٧

<http://www.fikr.com/>

e-mail: [info@fikr.com](mailto:info@fikr.com)

الطبعة الأولى

جمادى الأولى ١٤٢٦ هـ  
حزيران (يونيو) ٢٠٠٥ م

# المحتوى

| الصفحة   | الموضوع                                      |
|----------|----------------------------------------------|
| ٧ .....  | مقدمة .....                                  |
| ١٣ ..... | العالم الإسلامي قبيل الحروب الصليبية .....   |
| ١٤ ..... | إحياء قوّة المسلمين في الشرق، السلاجقة ..... |
| ١٦ ..... | معركة ملاذكرت .....                          |
| ٢٣ ..... | الحملة الصَّلبيَّة الأولى .....              |
| ٣٠ ..... | احتلال بيت المقدس .....                      |
| ٣١ ..... | إمارة طرابلس .....                           |
| ٣٤ ..... | نور الدين زنكي .....                         |
| ٣٨ ..... | الحملة الصَّلبيَّة الثانية .....             |
| ٥٠ ..... | صلاح الدين الأيوبي .....                     |
| ٧٧ ..... | حطين .....                                   |
| ٨٦ ..... | نتائج حطين: استرداد بيت المقدس .....         |
| ٩٢ ..... | خاتمة .....                                  |



## مُقَدِّمةٌ

بِسْمِ اللَّهِ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِنَا رَسُولِ اللَّهِ، وَعَلَى آلِهِ  
وَأَصْحَابِهِ، وَبَعْدَ:

فَالْحَدِيثُ عَنْ مَعرِكَةِ حَطِينِ وَقَائِدِهَا صَلَاحُ الدِّينِ الْأَيُوبِيِّ  
يَتَجَدَّدُ بِتَجَدُّدِ الْأَحَدَاثِ الْمُشَابِهَةِ، فَالْغُزوُ الْأَجْنَبِيُّ يَتَكَرَّرُ الْيَوْمُ  
بِشَكْلِ أَشْرَسِ، وَأَدْوَاتُ تَدْمِيرِ أَفْتَكِ.

صَلَاحُ الدِّينِ الْأَيُوبِيِّ مِنَ الشَّخْصِيَّاتِ الْقَلِيلَةِ فِي التَّارِيخِ الَّتِي  
امْتَدَّحُهَا أَعْدَاؤُهَا وَاحْتَرَمُوهَا، وَالاحْتِرَامُ شُعُورٌ قَلْبِيٌّ بِالْتَّقْدِيرِ،  
وَكَانَ أَعْدَاؤُهُ يَصْغِرُونَ أَمَامَ أَنفُسِهِمْ حِينَمَا يَنْقَضُونَ اتْفَاقًاً مَعَهُ،  
وَيَقْفُونَ أَمَامَهُ مَوْقَفَ الْذِي هُوَ فِي عَارٍ، وَشَهَدَ بِذَلِكَ كَثِيرُونَ،  
كَانَ آخرُهُمْ الْبَابَا شَنُودَةُ الَّذِي قَالَ: «إِنَّا نَحْنُّ نَحْنُّ شَخْصِيَّةَ صَلَاحِ  
الدِّينِ كَرْجَلَ قَوِيًّا، وَكَرْجَلَ وَحْدَ كَلْمَةِ الْعَرَبِ، وَكَرْجَلَ

استطاع أن ينتصر، وكرجل إنسانية، ورجل لا يميل إلى سفك الدماء»<sup>(١)</sup>.

فضائله أَسَّست عليها أُوربة مبادئ الفروسيَّة وأُخْلاقيَّها.

تعلَّم على يد كبار العلماء، مثل: قطب الدين النيسابوري، وأبي طاهر السُّلْفِي، وأبي طاهر بن عوف، وعبد الله بن بري التَّحوي... وآخرين، إِنَّه فقيه شافعي، جمع إلى الفقه الحديث والعقيدة، روى الحديث عنه أَنَّاس مثل يونس بن محمد الفارقي، والعماد الكاتب، وغيرهما.

من وزرائه القاضي الفاضل<sup>(٢)</sup>، أديب من أمَّةِ الكِتَاب، وعلم من أعلام المترسلين، كان من مشاهير وزراء صلاح الدين، وقد تَمَكَّن منه حتَّى قال صلاح الدين: لا تظنُوا أَنِّي ملكت البلاد بسيوفكم، بل بقلم الفاضل، وقيل: كانت الدولة بأسرها تأتي إلى خدمته، كان سريع الخاطر في الإِنشاء، لو جمِعَت رسائله كلُّها ما قصَّرت عن مئة مجلَّد، قال العmad الأصبهاني: ربُّ القلم والبيان، واللُّسُن واللُّسان، والقرىحة الواقدة،

(١) حطَّين صلاح الدين والعمل العربي الموحد ١٣، الطبعة الأولى ١٩٨٩م، دار الشروق، القاهرة.

(٢) القاضي الفاضل عبد الرحيم بن علي اللخمي البisan [٥٢٩-٥٩٦هـ]. ١٢٠٠ - ١١٣٥م.

والبصيرة النّفاذة.. وهو ضابط الملك برأيه، ورابط السُّلْك بالآئه<sup>(١)</sup>.

عرف صلاح الدين ما أراد، وسعى إليه بخطوات سليمة مدرسة، أدرك الموقف بدقة، فحقق الهدف المرسوم بضربات موجعة لعدوّه، مثبتاً أن النّصر مرتهن بالتضامن والوحدة، وتضافر الجهود، قاتل بعيداً عن أيّ شعور بالانتماء إلّا لدينه، فجاهد بوصفه بطل الأُمّة الإِسلاميَّة، ضد غزو هو في جوهره أطماع دنيويَّة غلَفتها أوربة بشعارات دينية، ولا أدل على ذلك من أنَّ المسيحيين الشرقيين كانوا يتنفسون الصُّعداء، حينما ترجع الأرض إلى أصحابها من يد الصَّليبيين، وبطريق الأرثوذكس في القدس طرد الصَّليبيون الكاثوليك، ولم يعد إلّا مع صلاح الدين، فلا تسامح مع المذهب الآخر ضمن العقيدة الواحدة، فكيف احترامهم لعقيدة آخر؟

والأُسقف أميري دي ليموج، حينما قاوم الصَّليبيين وقبض عليه القائد الصَّليبي شتيون، عذبه عذاباً شديداً، وقتله صبراً،

(١) خرج الفاضل مرّة من عند العماد الأصبهاني الكاتب، فخرج العماد يشيعه، فقال القاضي الفاضل للعماد: «دام علا العماد»، فأجابه العماد قائلاً: «سِرْ فَلَا كَبَّا بَكَ الْفَرْسُ»، والطريف في العبارتين أنَّهما تقرآن من اليمين إلى اليسار، ومن اليسار إلى اليمين فلا يختلُّ تركيبيهما ولا معناهما، (الموسوعة العربية العالمية ١٨/٢٤).

جرّده من ملابسه، ثم طلى جسمه بالعسل، ثم تركه للحشرات والهوام إلى أن مات، وحينما بلغ صلاح الدين ذلك، قرر القصاص العادل، فاقتصر من شتيون بنفسه جزاء ما فعله بالأُسقف الكاثوليكي.

وعسى العوّام قائد قبطي من أقرب أصحاب صلاح الدين إليه، ومن أحسن أمراء العرب في الحروب الصليبية، وحتى إمبراطور القسطنطينية إسحاق أنجيلوس سرّ لانتصار صلاح الدين في حطين وفتح بيت المقدس، أرسل إليه صلاح الدين رسلاً مع هدايا ليعلنوا فتح بيت المقدس، ورد الإمبراطور بر رسالة مفادها: أن المسلمين والمسيحيين الأرثوذكس الشرقيين يستطيعون أن يتعاشوا بسعادة، وأرسل صلاح الدين إماماً ومؤذنين وقراء قرآن لمسجد القسطنطينية.

حطين انتصار على جيش قوي، فالعسكر الصليبي يفوق في العدد والعدد العسكر الأيوبى، والمقاتل الصليبي محمّى بسلاح سابق وثقيل هو وحصانه، وكان الفارس منهم يحمل من الأقنعة ما يجعله صعب المنال.

ومما يذكر، أن الحروب الصليبية لم تدر راحها في الشرق الإسلامي فقط، بل ظهرت واضحة في الغرب أيضاً، حيث دارت منذ القرن الحادى عشر الميلادى حرب بين المسلمين

والإسبان في الأندلس، حتى استطاع ألفونسو السادس ملك ليون وقشتالة أن يستولي على مدينة طليطلة عام ١٠٨٥م، وبذلك خسر المسلمون معقلاً من أهم معاقلهم في الأندلس، وترك ذلك دوياً هائلاً في أرجاء العالم المسيحي الغربي، واستثار الشعور والحماسة لطرد المسلمين كليّة من إسبانيا، كما جعل المسلمين يفكرون في طريقة فعالة لوقف الخطر الإسباني، واسترداد ما فقدوه من أراض، فكانت الزلاقة سنة ١٠٨٦م بقيادة سلطان المرابطين يوسف بن تاشفين، الذي أمدّ بقاء المسلمين أربعة قرون أخرى في الأندلس.

أقامت (إسرائيل) ندوة مفتوحة عام ١٩٨٧م بمناسبة مرور ثمانية مئة سنة على حطين، لتفسير الأحداث من منظورها الصهيوني، مع أن حقائق التاريخ أرسخ من أن تبدها أو تشوهها شهادات زور.

درس العدو الصهيوني الحروب الصليبية عبر سؤال واحد فقط: لماذا طرد الصليبيون من بلاد الشام بعد مئتي سنة من تأسيسهم إماراتهم فيها، وجاءت الإجابة بمجلدات، وهدفها: كي لا يدخل العدو - برأيه - مدخلاً خطأ أدى لطردهم من الشرق، مع أن القاعدة السنتية التاريخية تقول: كل جسم غريب يلفظ حتماً، طال الزمان أم قصر.

وأخيراً.. زار دمشق سنة ١٨٩٨م ويلهيلم الثاني إمبراطور ألمانية، فزار قبر صلاح الدين، وقام بإصلاح القبر الذي كان مهملاً، احتراماً وإجلالاً، لأنَّه مثال (العدو النَّبيِّل)، حتى رأى الفرنسيُّون أنَّ له أمَّا فرنسيَّةً أو جدَّةً فرنسيَّةً، ورأى الإنكليز أنَّها يجب أن تكون إنكليزية.

«إنَّ العقائد التي يبنيها الحقد يهدِّمها الانتقام، والعقائد التي يبنيها الحبُّ يحميها الإحسان»، إنَّ الغزو الذي واجهه صلاح الدين تكرَّر اليوم، والسبيل هو السَّبيل، الحقُّ رداؤه القوَّة، فإنَّ أراد ألا يزدرى عليه ألا يتعرَّى.

دمشق الشَّام ١٥ ربَّع الفرد ١٤٢٥ هـ

٣٠ آب (أغسطس) ٢٠٠٤ م

الدكتور شوقي أبو خليل

shawki @ fikr. com



## العالم الإسلامي قبيل الحروب الصليبية

ضعفَتِ الدُّولَةِ العُبَاسِيَّةِ وَتَفَكَّكَتْ، وَظَهَرَتْ دُولَاتٌ مُسْتَقْلَةٌ، وَبِذَلِكَ تَصَدَّعَتْ وَحدَةُ الْخِلَافَةِ الإِسْلَامِيَّةِ، مَا جَعَلَ الإِمْپَراَطُورِيَّةِ الْبِيزَنْطِيَّةِ تَنْتَقِلُ فِي الْقَرْنِ الْعَاشِرِ المِيلَادِيِّ مِنَ الدِّفاعِ إِلَى الْهُجُومِ، حَتَّى سَيَطَرَتْ عَلَى أَرْضِ رُومَ، وَأَجْبَرَتْ حُكَّامَ مَلَطِّيَّةِ وَدِيَارِ بَكْرٍ وَمِيافَارِقِينَ عَلَى دُفَعِ إِتاَوَةِ لِلْبِيزَنْطِيِّينَ، ثُمَّ سَيَطَرَتْ عَلَى مَرْعَشَ وَعَلَى ظَرَسُوسِ.. وَلَمْ تَحُلْ سَنَةُ ٩٥٩ م إِلَّا وَوَصَلَ الْجَيْشُ الْبِيزَنْطِيُّ إِلَى غَرْبِ شَوَاطِئِ دَجْلَةِ<sup>(١)</sup>.

وَفِي زَمْنِ نَقْفُورِ فُوقَاسِ وَصَلَ الْبِيزَنْطِيُّونَ حَلَبَ سَنَةَ ٩٦٢ م، وَلَا عَجَزُ عَنِ الْإِسْتِيلَاءِ عَلَى قَلْعَتِهَا، قَفلَ رَاجِعًا، ثُمَّ عَادَ فَأَغَارَ عَلَى مَعْرَةِ النَّعْمَانِ وَشِيزِرِ سَنَةَ ٩٦٨ م، وَسَيَطَرَ عَلَى أَنْطَاكِيَّةِ سَنَةَ ٩٦٩ م، وَفِي هَذِهِ السَّنَةِ حَكَمَ الْفَاطَمِيُّونَ مَصْرَ وَجَنُوبَ بَلَادِ الشَّامِ.

وَفِي زَمْنِ حَنَّا زَمْسَكِيسِ (شَمْشِيقِ)، فَقَدْ وَصَلَ الْبِيزَنْطِيُّونَ إِلَى

---

(١) للتوسيع في (العالم الإسلامي قبيل الحروب الصليبية) يرجى مراجعة كتاب (الحركة الصليبية) ٥٨ وما بعدها. فهو المرجع الأهم لهذا الكتاب.

دمشق وطبرية، واتّخذ هذا الرَّحْف طابعاً صليبياً واضحاً، ظهر بجلاء حينما صرّحوا أنّهم يزحفون نحو الأرض المقدسة، ولم يستعصِ على الإمبراطور حتّى إلّا طرابلس، ولم يستطع الوصول إلى القدس، وكانت أقصى نقطة وصل إليها في بلاد الشّام جنوباً هي مرج ابن عامر الواقع بين حيفا وبيسان.

وعاود البيزنطيون الهجوم على بلاد الشّام، فاستولوا على شيزر وحمص وطرطوس ٩٩٥هـ/٣٨٥م.

### **إحياء قوّة المسلمين في الشرق، السلاجقة**

السلاجقة أتراك موطنهم الأصلي أواسط آسية، في المناطق السهلية المحيطة ببحر آرال (بحر خوارزم)، اعتنقوا الإسلام وهم في طريق هجرتهم إلى بلاد الشّام، عند نهر سيحون (سردارية)، نسبوا إلى جدهم سلجوق بن تقاق، وتبعوا الغزنويين حتى استطاع زعيمهم طغرل بك الاستيلاء على نيسابور عاصمة خراسان سنة ١٠٣٨هـ/٤٢٨م، وتابع زعماء السلاجقة من أسرة طغرل بك العمل كلّ لصالحه، فتوسّعوا في فارس وشمال العراق وأرمينية وآسية الصغرى، وفي سنة ١٠٥٠م دخل طغرل نفسه أصفهان، وجعلها حاضرة ملكه، وبدأ التّدخل في شؤون الدولة العباسية، التي كانت تمرّ بمحنة قاسية بعد أن ظلت قراية

قرن ترزع تحت حماية آل بويعه وسيطربتهم<sup>(١)</sup>، ولم يتورّع البساسيري الذي ترك له البوهيمون مقاليد الأمور من تدبير مؤامرة للقضاء على الخلافة العباسية، ودخل بغداد تحت لواء الخلافة الفاطمية، وأبلغ الخليفة العباسي القائم بأمر الله بذلك، فاستجده بالسلاجقة السنة، فسار طغرل بك إلى بغداد سنة ١٠٥٥م، ليقضي على البساسيري ويقتلها، وبذلك سيطر السلاجقة على الخلافة العباسية بعد البوهيمين.

وتبدل الموقف في العالم الإسلامي عند وفاة طغرل بك سنة ١٠٦٣م، فبعد أن كانت الإمبراطورية البيزنطية تتجدد على حدودها الشرقية في القرن العاشر الميلادي دولة إسلامية منحلة سياسياً، ومنقسمة على نفسها مذهبياً وحربياً، إذ بالعنصر التركي الذي ظهر على مسرح الأحداث في القرن الحادي عشر الميلادي يثبت في الدولة الإسلامية روحًا جديدة، وعزيمة قوية، ويمهّي المسلمين في الشرق الأدنى قدرًا من الوحدة، مكتتمهم من استئناف التوسيع من جديد على حساب جيرانهم البيزنطيين حتى

(١) دخل البوهيمون بغداد ٩٤٥هـ/٢٣٤م أيام الخليفة المستكفي بالله، ودخلها السلاجقة ١٠٥٥هـ/٤٤٧م أيام القائم بأمر الله، فقضوا على دولة آل بويع، بقي خلاها الخلفاء العباسيون في الحكم صورة فقط. (الدول الإسلامية، ستانلي لين بول، ٣٦ و٢٨٣).

تمكَّن السلاجقة من الوصول إلى ملاذكرت<sup>(١)</sup> - شمال بحيرة وان - وإلى طرابزون على شاطئ البحر الأسود، واشتَدَّ هجماتهم بين سنتي ١٠٥٧-١٠٨١م، فوصلوا ملطيَّة ١٠٥٧م، وسيواس ١٠٥٩م.

## معركة ملاذكرت Malazgirt

كانت معركة ملاذكرت بين السلاجقة المسلمين بقيادة السلطان ألب أرسلان، وجيش الدولة البيزنطية - الرومية الشرقية - بقيادة إمبراطورها رومانوس الرابع بتاريخ ٢٩ آب (أغسطس) ١٠٧١م.

وترجع أسبابها إلى تمكَّن السلطان السُّلجوقي ألب أرسلان في مدة قصيرة، من الاستيلاء على معظم البلاد الرومية المجاورة، مثل جورجيا وبِلَاد الْأَرْمَنْ، وعمل على نشر الإسلام في هذه المناطق، فكان طبيعياً أن يغضب هذا إمبراطور الروم رومانوس الرابع (يوجينس)، فصمم على غزو الشَّام، فجمع جيشاً جراراً، ضمَّ أخلاقطاً من الشعوب النَّصرانية، فيهم الروس والفرنسيون والبلغار واليونانيون والجورجيون، وسار بهم إلى أن

(١) ملاذكرت: بلدة على مقربة بحيرة وان، كانت تدعى قديماً: مانزيكرت، كانت عاصمة لإمارة عربية في القرن التاسع الميلادي، احتلها البيزنطيون سنة ١٠٠١م، (انظر موقعها على المصور).

عسكري في نواحي ملاذكرت بالقرب من مدينة أخلاط، شمال بحيرة وان، في شرق آسية الصغرى.

وحيثما أيقن ألب أرسلان أنه لا قبل له بهذا الجيش، عرض الصلح على الروم، ولكنهم رفضوا اغتراراً بقوتهم وجموعهم، لقد أرسل ألب أرسلان إلى الإمبراطور رومانوس الرابع طالباً مهادنته، فرد الإمبراطور قائلاً: «لا هدنة إلا بالرَّي»، أي إنه ينوي غزو بلاد السلاجقة حتى يصل إلى قلب دولتهم، مدينة الرَّي - طهران حالياً - وعندئذ انزعج السلطان ألب أرسلان، ولم يعد هناك مفر من القتال، فأعلن الجهاد المقدس لإنقاذ بلاد الإسلام من الصليبيين، فقويت الروح المعنوية لدى جنوده، واستماتوا في القتال، وتمكنوا من انتزاع النصر في معركة حامية الوطيس بالقرب من ملاذكرت، وأسر قائد الروم، وانتهى الأمر بعقد معاهدة بين الطرفين مدتها خمسون سنة، تعهد الروم فيها بدفع الجزية للسلاجقة، وافتدى رومانوس نفسه بمالٍ كثير، ورجع إلى بلاده صارفاً النظر عن هذا الجزء من آسية الصغرى.

كانت هزيمة ملاذكرت أفعى خطب نزل بالدولة الرومانية الشرقية منذ أحباب طويلة، وكان لها أكبر الأثر في تحطيم منعتها، وتفكيك أوصالها، ومهدت لقيام مملكة الروم الإسلامية في قلب آسية الصغرى، لأنَّ ألب أرسلان عين على إثر ملاذكرت، أميراً من أبناء عمومته هو سليمان قطلمش

حاكمًا على الأراضي الإسلامية في آسية الصُّغرى، وتمكن هذا الأمير من التَّوسيع غرباً، وانتزع أنطاكيَّة من الروم، وجعل قونية عاصمة دولته الجديدة.

وساعد هذا الانتصار على القضاء على الدُّولة البيزنطيَّة نفسها على أيدي الأتراك العثمانيَّين بعد ذلك، وكان من نتائج هذه المعركة أيضًا أن استغاثت القسطنطينيَّة بأمم الغرب، فراع هذا البابا جريغوري السابع، فرأى المبادرة بإعداد حملة لحماية الدُّولة الشرقيَّة التي كان يعدها سدًا منيعًا لحماية أوربة من وثبات الإسلام من جهة الشرق، فاستغاث بأمراء أوربة، ولكنه لم يلق تجاوبًا، وكان على البابا الجديد أوربان الثاني أن يحيي مشروعه، فتدارك خطأ سلفه بأن وجه الدُّعوة إلى الأمراء والذَّهماء، ونجح في إثارة النَّصارى ضد المسلمين، وجمع منهم جيشًا كبيرًا سار به إلى الشَّام، وكانت أنطاكيَّة أول قاعدة كبيرة وقعت بآيديهم<sup>(١)</sup>.

وهكذا... فإن أهم نتائج ملاذكرت: كارثة حلَّت بالإمبراطوريَّة البيزنطيَّة، دلت على أنها ليست قادرة على حماية المسيحية، وحراسة الباب الشرقي لأوربة من غزو الآسيويين، فبدأ يفگر أن يقوم هو نفسه بحماية نفسه، لذلك رأى بعض المؤرخين أن نتيجة ملاذكرت كانت الدُّعوة للحملات الصليبيَّة سنة ١٠٩٥ م.

(١) الموسوعة العربيَّة العالميَّة ٢٤/٨٣.



ويبدو أنَّ ألب أرسلان أراد أنْ يوقف البيزنطيين على الحياد إِزاء توحيد العالم الإسلامي، فلم يستغل انتصاره في محاولة احتلال آسية الصُّغرى كلها، فعامل رومانوس الرابع معاملة طيبة، وأحسن وفادته، ثمَّ أطلق سراحه بعد ثمانية أيام من أسره، وأعاده إلى بلاده معززاً، بعد أن جهزه بعشرة آلاف دينار، يستعين بها على السَّفر<sup>(١)</sup>، فلما وصل القسطنطينية، رأى النَّاس قد نصبوا ميخائيل السابع إمبراطوراً، فقبض على رومانوس وسلم عينيه.

واستشهد ألب أرسلان في حروبه في ما وراء النَّهر سنة ١٠٧٢م، فخلفه ابنه ملكشاه الذي ثبَّت دعائم دولة السلاجقة، حتَّى اتسعت في عهده من حدود الصين شرقاً، حتَّى بحر مرمرة غرباً، حيث توسيَّع أحد أقربائه وهو سليمان بن قتلمنش في آسية الصُّغرى، واتَّخذ مدينة نيقية حاضرته، وهي المدينة التي أصبحت أول عاصمة لسلاجقة الرُّوم في الأناضول، ثمَّ حلَّت محلَّها قونية.

واستطاع قلح أرسلان الأول ابن سليمان فرض سيطرته على آسية الصُّغرى كُلُّها، باستثناء بعض السَّواحل المطلة على البحرين الأسود والمتوسط.

---

(١) يُعرف غريغوريوس ابن العبري في كتاب (تاريخ مختصر الدول) بشهادة ألب أرسلان، ١٨٥.

وضمَّ السلاجقة إلى سلطنتهم حلب سنة ١٠٧٩ م من صاحبها المرداسي، وأخذوا دمشق وفلسطين، ولم يستطعوا دخول مصر<sup>(١)</sup>.

واستفاد الصليبيون من النزاع الذي قام بين أمراء آسية الصغرى وببلاد الشام من السلاجقة، وغرقت بلاد الشام في بحر من الفوضى، بسبب المنازعات بين السلاجقة أنفسهم، وبينهم وبين الفاطميين، في الوقت الذي لاح فيه الخطر الصليبي الأوروبي في سماء الوطن العربي، ولم تحل سنة ١٠٩٦ م إلا والسلاجقة خمس ممالك متنافسة:

- ١ - سلطنة فارس، عاصمتها أصبهان، وعلى رأسها بركياروق، الذي كانت له السيطرة على بغداد.
- ٢ - ومملكة خراسان وماوراء النهر، وعلى رأسها أبو الحارث سنجر.
- ٣ - ومملكة حلب، وعلى رأسها رضوان بن تشن.
- ٤ - ومملكة دمشق، وعلى رأسها دقاق بن تشن.
- ٥ - وسلطنة سلاجقة الروم، وعلى رأسها قلج أرسلان بن سليمان بن قتلمنش.

---

(١) الحركة الصليبية ٩٠

وبذلك تكون القوّة التي أثبتت أنها سيف الإسلام الذايدin عنه، قد تفتّت عند فجر الحركة الصليبيّة، مما كان له أكبر الأثر في نجاح الحملة الصليبيّة الأولى.

وأكبر مظهر لانحلال سلطان السلاجقة في بلاد الشام وال العراق، ظهور عدد من البيوتات الحاكمة، لا تجمعها إلا الاتصال بالبيت السلاجقي، ومن تلك البيوت ظهرت وحدات سياسية أطلق عليها اسم الأتابكيّات، وعلى أصحابها اسم الأتابكة<sup>(١)</sup>، منها: أتابكة دمشق ومؤسسها ظهير الدين طغتكين، وأتابكة الموصل ومؤسسها عماد الدين زنكي بن آق سنقر.




---

(١) أتابك لفظ تركي، معناه مرئي الملك، مشتق من لفظين هما (أتا) بمعنى الأب، و(بك) بمعنى نبيل أو شيخ، وأتابك استخدمت إبان العصر العباسي بمعنى مربي الملك، أو مربي الأمير، وهو عادة من يمتنون إلى الملك أو السلطان بصلة القرابة من جهة الأب، (القاموس الإسلامي ١/١٨).

## الحملة الصَّلبيَّة الأولى

أعلن البابا أوربان الثاني الحرب الصَّلبيَّة متهزأً فرصة عقد المجمع الديني في كليرمونت<sup>(١)</sup> في ٢٦ تشرين الثاني (نوفمبر) ١٠٩٥م، فصادف ندائه استجابة من جمهور الحاضرين، فصاحوا جميعاً صيحة رجل واحد: «هذه مشيئة الله Deus Lo Volt»، وجاءت هذه الصَّيحة إيداناً ببداية صفحة جديدة في تاريخ الحركة الصَّلبيَّة، قدر لها أن تستمر عدَّة قرون.

وحيثاً أدهمار أسقف بو<sup>(٢)</sup> Puy، أمام قدمي البابا راجياً أن يكون له شرف المساهمة في الحرب المقدسة ضد المسلمين، فاختاره البابا أوربان الثاني مندوباً بابويَا في الحملة الأولى، وهذا يمثل حرص البابوية على إشرافها وسيطرتها على الحركة الصَّلبيَّة، وعلى الأراضي التي ستحتلها، وأعلن البابا أوربان أنَّ كلَّ من يشترك في الحرب المقدسة تغفر له ذنبه<sup>(٣)</sup>.

وبعد جولة أوربية لمشروعه، عاد البابا أوربان إلى روما سنة

---

(١) كليرمونت Clermont - Ferrand مدينة في وسط فرنسة.

(٢) مدينة بو<sup>(٢)</sup> Puy جنوب شرق فرنسة.

(٣) الحركة الصَّلبيَّة ١٢٣ وما بعدها.

١٠٩٦ م، بعد أن تأكّد من نجاح مشروعه الصَّليبي، مصطحبًا معه ريموند الرابع أمير تولوز<sup>(١)</sup> ليكون قائد الحملة العسكري. وأثارت دعوة البابا أوربان الثاني حركة شعبية ضخمة، ترتبط في التاريخ عادة باسم (بطرس النَّاسك)<sup>(٢)</sup>، الذي سار بحماسة مع فصاحة وهيئة غريبة، ثياب مهلهلة، وقدمان عاريتان، وحمار أُعرج، جعلت منه شخصية ذات تأثير خطير على جماهير العامة، والدهماء في غرب أوربة، حيث إنّهم كانوا لا يكادون يستمعون لحديثه حتى تغلب عليهم الحماسة، فيجتمعون في سرعة غريبة، ويسرعون في الزَّحف صوب الشرق، دون إعطاء البابا والأمراء أدنى فرصة لتنظيم الحركة الصَّليبية، تنظيمًا جديًّا من النَّاحيتين السياسيّة والحربيّة.

واستطاع (والتر المفلس) في شرق أوربة من جمع أتباع عبر هنغارية إلى القسطنطينيّة، حيث التقى بطرس النَّاسك، وارتكتبت هذه الجموع التي أتت لتحارب باسم المسيح والمسيحيّة، جرائم بشعة بحقّ المسيحيّين أنفسهم، فنهبوا سمنلين Semlin الهنغارية، مع مذبحه رهيبة أسفرت عن قتل أربعة آلاف من أهلها الأبرياء، واستمر النَّهب والسلب في كلّ طريق هؤلاء، فنهبوا بلغراد ونيش وغيرهما من المدن والقرى الّآهلة، حتّى اعتدوا على الكنائس.

(١) تولوز Toulouse مدينة في جنوب فرنسة على نهر الغارون.

(٢) بطرس النَّاسك Pierre L'Ermite، راهب فرنسي.



الجيش الصليبي في اتجاهه نحو بيت المقدس

عام ١٠٩٦ - م ٤٩٠

وفي تشرين الأول (أكتوبر) ١٠٩٦ م فاجأَ السلاجقة هذه الجموع، فلم ينج منهم سوى ٣٠٠٠ فقط من أصل قدر ٢٥٠٠٠ مُحارب، منهم ٥٠٠ فارس، وهكذا أُخافت (حملة العامة)، التي قادها بطرس النّاسك ووالتر المفلس، وبقي ذكرها وصمة سوداء في تاريخ الحركة الصليبية<sup>(١)</sup>.

بعد إِخْفَاق حملة العامة، قاد جودفري بوابون أمير لوثرنجية، وبرفقة أخيه بدلوين البولوني، الحملة الصليبية الأولى، وهي أَوَّل حملة صليبية نظاميَّة شَقَّت سبيلاًها إلى الشَّرق.

وصلت الحملة الحدود البيزنطية أَواخر تشرين الثاني (نوفمبر) ١٠٩٦ م، وخاف الإمبراطور البيزنطي ألكسيوس كومينيان من الحملة لذكريات حملة العامة وأعماها السُّوداء، وعلى الرَّغم من التَّعهدات، وجعل أخيه بدلوين رهينة عند الإمبراطور أفلت زمام الصَّليبيين فترة من جودفري بوابون، فقام رجاله بالنهب والسلب، ودعا ألكسيوس جودفري بوابون ليقسم له يمين الولاء، وأنَّ الأراضي التي سيتم الاستيلاء عليها من السلاجقة ستكون للقسطنطينية، رفض جودفري الدُّعوة لأنَّه تابع للإمبراطورية الرومانية المقدسة، فهو والي للإمبراطور هنري الرابع في الغرب، وهو أمير كاثوليكي ينفذ دعوة البابا أوربان الثاني، فكيف يقدِّم ولاءه لحامي الكنيسة

(١) الحركة الصليبية ١٤٠.

الأرثوذكسيَّة، وأخذ بالمقاطلة حتَّى تصل الإمدادات، وأدرك الإمبراطور ألكسيوس ذلك، فمنع التموين عنه، وأخيراً اضطر جودفري إلى قبول شروط ألكسيوس، وتعهد بتسليم الإمبراطور جميع الأراضي التي سيحتلها من السلاجقة إليه، وذلك في نيسان (أبريل) ١٠٩٧ م.

وسار النورمان بعد سماعهم أن جيشاً كبيراً خرج من فرنسة وألمانيا في طريقه إلى القدس بقيادة بوهيموند<sup>(١)</sup>، مع ابن أخيه تنكرد من جنوب إيطالية وصقلية، وهي حملة منظمة، تسليحها جيدٌ.

كما وصلت جموع من إقليم بروفانس بقيادة ريموند أمير تولوز وبروفانس إلى القسطنطينية في نيسان (أبريل) ١٠٩٧ م، ووصلت جموع أخرى من فرنسة بزعامة روبرت أمير نورمندية، ليبدأ عبور البوسفور إلى آسيا الصغرى بعد أن أمدَّهم الإمبراطور البيزنطي بالآلات الحصار والطعام والمؤن، لبدء الهجوم على نيقية حاضرة قلْبُ أرسلان الأوَّل، فوصلوها في ٦ أيار (مايو) ١٠٩٧ م، ولم يتمكَّن قلْبُ أرسلان من حماية المدينة للجموع الكثيفة، على الرغم من خسارة الصَّليبيين الفادحة، وعادت نيقية، ثم هرقلة، وقيصرية وطرسوس وأضنة ومرعش وعيتاب، ووصلوا أنطاكية في ٢٠ تشرين الأوَّل (أكتوبر) ١٠٩٧ م.

(١) أكبر أبناء روبرت جويسكارد الذي غزا الدولة البيزنطية وهدَّد القسطنطينية ذاتها سنة ١٠٨١ م.

اتّجهَّ بِلَدُوينَ إِلَى الرُّهَا بِنَصِيحةٍ مِّنْ أَرْمَنْ كِيلِيكِيَّةَ، فَدَخَلُوا فِي آذار (مارس) ١٠٩٨ م، مُقِيمًا أَوَّلَ إِمَارَةً صَلِيبِيَّةً فِي الشَّرْقِ.

وَفِي الْوَقْتِ نَفْسِهِ كَانَتْ جَمْعَةُ صَلِيبِيَّةٍ تَحَاوِرُ أَنْطَاكِيَّةَ الْحَصِينَةَ، فَحُوَصِرَتْ سَبْعَةُ أَشْهُرٍ مِّنْ ٢٠ تَشْرِينَ الْأَوَّلِ (أُكْتُوبَر) ١٠٩٧ م، حَتَّى ٣ حَزِيرَانَ (يُونَيْتَد) ١٠٩٨ م حَيْثُ دَخَلُوا الصَّلِيبِيُّونَ، لِيُشَكِّلُوا إِمَارَةَ الصَّلِيبِيَّةِ الثَّانِيَّةَ، وَبَعْدَ اِحْتِلَالِ الْبَارَةِ وَمَعْرَةِ النُّعْمَانِ.. اِتَّجَهَتِ الْحَمْلَةُ الصَّلِيبِيَّةُ الْأُولَى إِلَى بَيْتِ الْمَقْدِسِ، بَعْدَ أَنْ ظَلَّتْ قَرَابَةُ خَمْسَةِ عَشَرَ شَهْرًا فِي شَمَالِ بَلَادِ الشَّامِ، مِنْ تَشْرِينِ الْأَوَّلِ ١٠٩٧ م إِلَى كَانُونِ الْأَوَّلِ (دِيْسِمْبَر) ١٠٩٨ م.

وَالَّذِي يُسْتَرْعِي الْعَجَبَ حَقًّا أَنَّ الْمُسْلِمِينَ ظَلُّوا حَتَّى ذَلِكَ الْوَقْتِ لَا يَدْرِكُونَ طَبِيعَةَ الْحَرْكَةِ الصَّلِيبِيَّةِ وَهَدْفَهَا، بَدْلِيلٌ أَنَّ الْفَاطِمِيِّينَ فِي مَصْرَ فَكَرُوا فِي مَشْرُوعِ الْتَّحَالُفِ مَعَ تَلْكَ القُوَّةِ الْجَدِيدَةِ الَّتِي ظَهَرَتْ فِي بَلَادِ الشَّامِ، ضَدَّ خَصْوَصِهِمُ الْعَبَاسِيِّينَ السُّنَّةِ فِي بَغْدَادِ، وَالْأَتَرَاكَ السَّلَاجِقَةَ فِي الشَّامِ<sup>(١)</sup>.

وَكَانَ الْوَزِيرُ الْأَفْضَلُ شَاهِنْشَاهُ بْنُ بَدْرِ الْجَمَالِيِّ، صَاحِبُ السُّلْطَةِ الْفَعْلَيَّةِ فِي مَصْرَ مِنْذَ ١٠٩٤ م وَحَتَّى ١١٢١ م، الَّذِي اِنْتَهَى فَرْصَةُ الْفَوْضَى الَّتِي أَصَابَتِ الْعَالَمَ الإِسْلَامِيِّ، فَاحْتَلَّ الْقَدْسَ، وَأَرْسَلَ عَامَ ١٠٩٨ م سَفَارَةً إِلَى الصَّلِيبِيِّينَ الَّذِينَ كَانُوا يَحَاوِرُونَ أَنْطَاكِيَّةَ، فَرَحَبُوا بِالسَّفَارَةِ، وَطَمَآنُوا الْفَاطِمِيِّينَ، وَدَقَّاقَ

(١) الْحَرْكَةُ الصَّلِيبِيَّةُ ١٩٧.

السُّلْجُوقِي حاكم دمشق، أئمَّهُم لا يطمعون إلَّا في استرداد الأماكن والبلدان التي كانت تابعة للبيزنطيين فيما مضى، أي الرُّؤُس وأنطاكية واللاذقية، كما استماليوا رضوان ملك حلب.

تحركت الحملة بقيادة ريموند وتنكرد وروبرت النورماندي بطريق داخلي، كي لا يحاصروا المدن السَّاحلية فيطول الأمر، ودهش الفاطميون حينما وجدوا الصَّليبيين يتقدموν جنوباً صوب فلسطين، واستطاع جودفري بوايون يسانده روبرت دي فلاندرز إجبار ريموند في الزَّحف دون إبطاء على بيت المقدس.

جاء في (النجوم الزَّاهرة ١٤٧/٥): لم ينهض الأفضل لمشاركة القوى الإسلامية التي نهضت للدفاع عن بلاد الشام، «كلُّ ذلك وعساكر مصر لم تهيا للخروج».

وفي (الكامل في التَّارِيخ، أحداث ٤٩٢هـ): الفاطميون دعوا الصَّليبيين إلى بلاد الشَّام ليساعدوهم ضد الأتراك السلاجقة، ووجدوا في سقوط أنطاكية أمنية عزيزة تخلص الشرق من سيطرة الأتراك السنَّيين.



## احتلال بيت المقدس

التزم الصليبيون في حملتهم الأولى طريق الساحل بعد صور، ثم اتجهوا إلى الرملة، ثم تركوها في 6 حزيران (يونيو) ١٠٩٩م إلى بيت المقدس، فوصلوها في 7 حزيران (يونيو) ١٠٩٩م، وحاول افتخار الدولة حاكم بيت المقدس من قبل الوزير الأفضل اتخاذ الاحتياطات لمواجهة الصليبيين عن طريق ميناء يافا، وفي يوم الجمعة ١٥ تموز (يوليو) اقتحم الصليبيون بعد حصار دام نيفا وأربعين يوماً بيت المقدس، فارتکبوا مذبحة وحشية رهيبة<sup>(١)</sup>، حتى قال مؤرخوهم: إن جنودنا كانوا يخوضون حتى متصرف أرجلهم في دماء المسلمين، ونُهب المسجد الأقصى.

قدر المؤرخون عدد القتلى المسلمين بسبعين ألف قتيل، وذكر وليم الصوري أنَّ بيت المقدس شهدت عند دخول الصليبيين مذبحة رهيبة، حتى أصبح البلد مخاضة واسعة من دماء المسلمين، أثارت خوف الغزاة واشمئازهم، لذلك اعترف الأوروبيون أن مذبحة ١٥ تموز (يوليو) ١٠٩٩م كانت لطخة عار في تاريخ الحملة الصليبية الأولى، إنَّها مذبحة ظلت تثير الأسى في قلوب المسلمين، حتى طرد الصليبيين نهائياً من بلاد الشام.

---

(١) الحركة الصليبية ٢٤٥.

وتلقت الدولة الفاطمية الأخبار في برود، وظللت تغطّ في سباتها العميق، والخلافة العباسية لم تحرك ساكناً.

ويُعدُّ جودفري بوابيون أول حاكم صليبي لبيت المقدس منذ ٢٢ تموز (يوليو) ١٠٩٩م، وحمل لقب: (حامى بيت المقدس)، وبعد وفاته، حمل خلفه بدلوين لقب ملك في ٢٥ كانون الأول (ديسمبر) ١١٠٠م، وفي عهده حكم الصَّليبيُّون فلسطين، ووصلوا إلى ميناء العقبة ١١١٦م، بعد بناء حصن الشُّوبك للسيطرة على وادي عربة، فبلغت مملكة بيت المقدس الصَّليبية أوج اتساعها سنة ١١١٦م، وفَكَرَّ بدلوين بغزو مصر، ولكنه توفي قرب العريش في ٢ نيسان (أبريل) ١١١٨م.

### إمارة طرابلس

تحمّس كثير من الأمراء الذين لم يشاركوا في الحملة الأولى للذهاب إلى بلاد الشَّام، بعد سماعهم نجاح الحملة، ليفوزوا بنصيب من الغنائم قبل ضياع الفرصة، فتحرَّكت حملة في أيلول (سبتمبر) ١١٠٠م عبرت البوسفور في نisan (أبريل) ١١٠١م، ولكن هذه الجموع كان مصيرها الفشل، بسبب دعم قلوج أرسلان السُّجلوقي، ورضوان ملك حلب الملك غازي كمشتكين، فهُزِم الصَّليبيُّون بين أماسية وسيواس أوائل آب (أغسطس) ١١٠١م، ولقيت الحملة مصيرًا مشؤوماً، اتجهت بقاياها إلى أنطاكية، وإلى القسطنطينية، واتجهت هذه البقايا من أنطاكية إلى بيت المقدس للحج، ففكَرَ ريموند الصَّنجيلي في

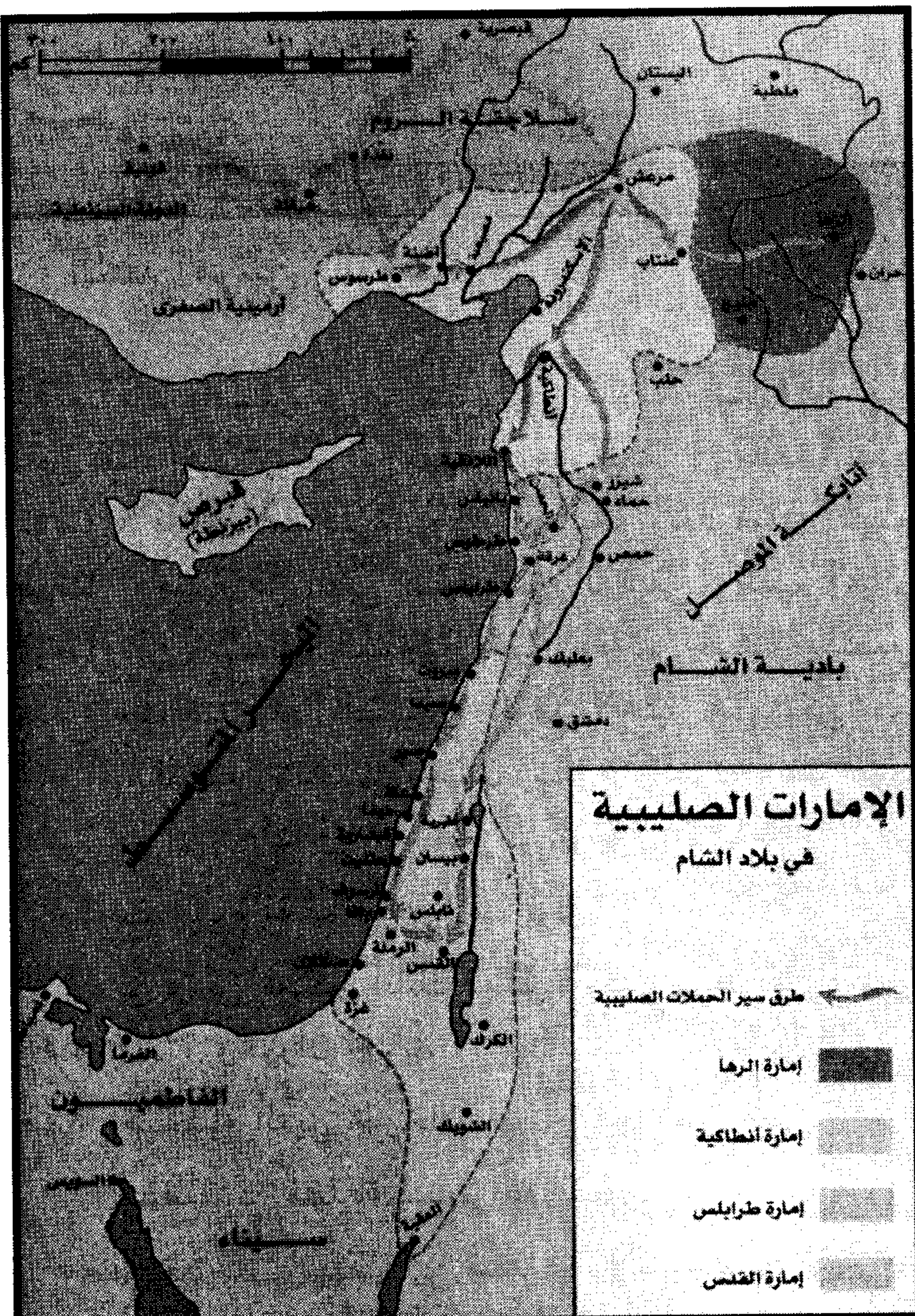
الاستفادة من تلك البقايا في الاستيلاء على طرطوس التابعة لبني عمار، فسقطت بيده في شباط (فبراير) ١١٠٢م، واتجه للإستيلاء على طرابلس من القاضي فخر الدين أبي علي بن عمار، الذي حاول الاستنجاد بدقائق ملك دمشق، وأمير حمص جناح الدولة.

واغتال ثلاثة من الباطنية في جامع الكبير جناح الدولة في أيار (مايو) ١١٠٢م، مخلصين ريموند من ألد خصومه، فاستجذب أهل حمص بدقائق ملك دمشق، الذي دخل حمص، وأناب عنه في حكمها أتابكه طغتكين.

وحاول ريموند احتلال طرابلس فلم يفلح وما ت في نهاية شباط (فبراير) ١١٠٥م، فحكم من بعده ابن خالته وليم جورдан.

ولم يفلح الصليبيون في احتلال طرابلس إلا بعد توحيد جهودهم مع فرسان بيت المقدس وأنطاكيه والرُّها مجتمعين، وذلك بعد حصار دام ست سنوات، ودخل الصليبيون طرابلس في ١٢ تموز (يوليه) ١١٠٨م، وحكمها برترام بن ريموند، الذي قدم من بروفانس بعد موت أبيه يريد تركته، بعد مقتل وليم جورдан في ظروف غامضة.

بلغت هذه الإمارة أقصى اتساع لها سنة ١١٣٢م، فامتدت من قلعة المرقب شمالاً، حتى نهر الكلب جنوباً، ومن شاطئ البحر المتوسط غرباً، حتى حصن الأكراد وعكار شرقاً.



عن أطلس التاريخ العربي الإسلامي (للمؤلف)

## نور الدين زنكى النصر مرتهن بالوحدة

بعد مقتل أقسنتر على يد تشن أخي ملکشاه سنة ۱۰۹۴م، دخل عماد الدين زنكى ابن قسيم الدولة أقسنتر في خدمة أتابكة الموصل، فأظهر همة كبيرة، وكفاية عالية، وبعد موت أتابك الموصل وحلب عز الدين مسعود بن البرسقى، طلب أعيان الموصل من السلطان السلاجقى تعيين حاكم جديد، يستطيع الدّفاع عنها ضد تهديد الصليبيين، فوقع الاختيار على زنكى سنة ۱۱۲۸م، فتوسّع في نصيбин وحران وسروج والبيرة، ونظم أمور حلب بعد أن دخلها في ۱۸ حزيران (يونيو) ۱۱۲۸م.

وكان الشّام مقسّمة بين ثلات قوى:

- ۱ - بوري بن طغتكين أتابك دمشق، وكان يسيطر على دمشق وحماة شمالاً، وحوران جنوباً.
- ۲ - صمّاصام الدين خيرخان، بعد قراجاً أمير حمص.
- ۳ - سلطان بن منقد، المسيطر على شيزر.

انضمَّ خيرخان وسلطان بن منقد في ولاء وخضوع لزنكى، ولم يبقَ أمامه سوى تاج الملوك بوري أتابك دمشق، فتوجّه زنكى

إلى حماة، ودخلها في أيلول (سبتمبر) ١١٣٠ م، ليتحقق مشروعه بتوحيد قوى المسلمين، فلا يمكن اتخاذ خطوة حاسمة ضد الصليبيين، قبل قيام وحدة بين الإمارات الإسلامية، وبعد تعثر وهزائم، تحول الموقف لصالحه، وبعد موت بوري ١١٣٣ م، قام ابنه شمس الملوك أبو الفتح إسماعيل في الحكم، الذي أمعن في ارتكاب القبائح والمنكرات، فُقتل في مؤامرة دبرتها أمّه صفوة الملك زمرد أول شباط (فبراير) ١١٣٥ م، وتولى حكم دمشق أخيه شهاب الدين محمود بن بوري حتى قُتل أواخر حزيران (يونيو) ١١٣٩ م، فتدخل معين الدين أندر وقتل القتلة، واستدعى جمال الدين محمد بن بوري أمير بعلبك، ليحل محل أخيه القتيل، وما كاد زنكي يحاصر دمشق حتى توفي جمال الدين في ٢٩ آذار (مارس) ١١٤٠ م، وجّه التحالف الذي تم بين البورين والصليبيين الموقف في بلاد الشام، فاتّجه زنكي إلى إمارة الرها، متّخذًا ذريعة أن جوسلين الثاني أمير الرها تحالف مع بني أرتق في ديار بكر، فاتّجه إلى ديار بكر، فاطمأن جوسلين أن الخلاف بين زنكي والأرتقيين، فغادر الرها، وعبر الفرات إلى تل باشر، فعلم زنكي بذلك، فانقضّ على الرها، وحاصرها في ٢٨ تشرين الثاني (نوفمبر) ١١٤٤ م، وسقطت بيده في ٢٣ كانون الأول (ديسمبر) ١١٤٤ م، فشمل جميع السكان على اختلاف دينهم برعايته وحمايته، مع رفض الغنيمة، فترك الناس وأثاثهم في بيوتهم، ثم حرر سروج في كانون الثاني (يناير) ١١٤٥ م.

أيقن عماد الدين زنكي أنَّ توحيد القوى الإسلامية للقضاء على عدوان الصَّليبيِّين وممالكهم أمرٌ حتميٌّ، ولكنهُ اغتيل فجأةً في منتصف أيلول (سبتمبر) ١١٤٦م، بيد مولى من مواليه، وهو يحاصر قلعة جعبر، حتَّى صاح أهلها بقاتله ويدعى يرنقش، أو بيرنقش، لقد قتلت المسلمين كُلَّهم بقتله، كما ذكر ابن العديم.

وبدأ نور الدين محمود بن زنكي، جهاده ضد الصَّليبيِّين بنجاح على سُنة أبيه، حتَّى حرَرَ معظم أراضي إمارة أنطاكية، وأدار الأمور بحنكة ومهارة ودرائية بأحوال البلاد وظروفها.

إنَّهُ محمود بن زنكي (عماد الدين) بن آق سنقر، أبو القاسم، نور الدين، الملقب بالملك العادل: [١١١٨-٥٦٩هـ / ١١٧٤م]، إنهُ أعدل ملوك زمانه وأجلُّهم وأفضلهم، معتنياً بمصالح الرَّعية، امتدَّت سلطته في المالك الإسلامية حتَّى شملت جميع بلاد الشَّام الشرقيَّة، والموصل وديار بكر، والجزيرة، ومصر، واليمن، وخطب له بالحرمين.

داوم على الجهاد، وبasher القتال بنفسه، وكان مهيباً وقوراً، مُكرِّماً للعلماء، عارفاً بالفقه، سمع الحديث بحلب ودمشق من جماعة، وكان يجلس في كل أسبوع أربعة أيام، يحضر الفقهاء عنده، ويأمر بوصول من يشاء من الرَّعية إليه، وكان يتمنَّى أن يموت شهيداً، فمات بعلة الخوانيق في قلعة دمشق، فقيل له الشَّهيد<sup>(١)</sup>.

(١) الأعلام ١٧٠/٧.

إن إيمانه العميق كان محركه في حياته لهدف عظيم، هو جمع كلمة المسلمين، ليتمكن من تحرير البلاد من الصليبيين، ولم يحارب الصليبيين لأنهم نصارى، بل لأنهم أجانب غرباء عن هذه الديار المسلمة، وقد اعتدوا على المقدسات.

كان شيخ جامع الموصل عمر الملا مربى نور الدين ومرشدته، يمضي رمضان المبارك بجواره، ويتناول معه طعام الإفطار على مأدبة واحدة، مع زهد بكل ما ملك، لم يكن له بيت يسكنه، يقيم في غرفة بقلعة البلد الذي يحل فيه، ولم يكن له راتب يتتقاضاه، إنما كان يأكل ويلبس وينفق على نفسه من ملك له في الموصل، ورأى الأموال المسلمين، مرصدة لصالحهم، وهو خازن عليها، ولن يخونهم فيها.

أنشأ المدارس، وبنى المشافي، وعني بالطرق والخانات، وأقام دار العدل محكمة هو قاضيها، يحاكم أيّاً كان دون النظر إلى مكانته ووظيفته، فعفَّ قواده وعماليه عن الظلم.

وتدخل في الدُّعاء له على المنابر، وأمر أن يكون من قبل: اللهم أره الحقَّ حقًا، اللهم انصره، اللهم وفقه.. وبعد هذا كله، يمكننا القول: إن الخليفة الرشادي السادس.



## الحملة الصَّليبيَّة الثانية

شعرت أوربة بعد سقوط إمارة الرُّها أنَّ ما بنوه في الشرق بدأ ينهار، فسارعوا إلى ترميمه بحملة صَليبيَّة ثانية سنة ١١٤٧ م، بقيادة كونراد الثالث إمبراطور ألمانيا، ولويس السَّابع ملك فرنسة.

وأَخْفَق كونراد الثالث الألماني في الوصول إلى بلاد الشَّام لخلافه مع إمبراطور القسطنطينية مانويل كومنين، ولسلوكيه طريقاً ضمن أراضي السَّلاجقة الذين هاجموا الأَلمان بالقرب من أسكى شهر في ٢٦١١٤٧ م (أكتوبر) وبددوا شملهم بين قتيل وأَسِير، وترَاجَع كونراد إلى نيقية مع فلول جيشه بصعوبة، والتَّقى بها بلويس السَّابع<sup>(١)</sup>.

وزاد الموقف الصَّليبي سوءاً حينما عقد الإمبراطور البيزنطي صلحًا مع سلاجقة قونية، وما كاد جيش لويس السَّابع يجتاز البوسفور إلى آسية حتى اطمأن إمبراطور القسطنطينية على

---

(١) الحركة الصَّليبية ٦٢٦.

عاصمته، فأمر بوقف إمدادات المؤن للصلبيين، إلا إذا تعهد لويس السابع بالولاء والتبعية لما يفتحونه من أراض آسيوية، فأذعن لويس السابع لرغبته، وما هي إلا أيام حتى وصلت الحملة إلى نيقية لتفاجأ بكارثة تطابق الكارثة التي حلّت بالألمان وإمبراطورهم كونراد الثالث.

قضى كونرادأشهراً في القسطنطينية في رعاية مانويل كومنин وعطفه، وفي آذار (مارس) ١١٤٨م اتجه كونراد الثالث ومن بقي من جنده إلى فلسطين على سفن بيزنطية.

وتقدم لويس السابع ومن بقي معه من جنده من إفسوس نحو أنطالية<sup>(١)</sup> فوصلها في كانون الثاني (يناير) ١١٤٨م، فاستجم فترة، ثم غادرها بحراً مع حاشيته وبعض فرسانه إلى ميناء السويدية<sup>(٢)</sup>، تاركاً بقية رجال الحملة في أنطالية يقاسون الأمراء من سوء معاملة البيزنطيين، وهجمات السلاجقة، حتى تم نقلهم على دفعات إلى بلاد الشام.

هلال ريموند دي بواتيه أمير أنطاكية بوصول لويس السابع، فقد تأمل استرداد الرها والقضاء على قوة الزنكيين، ولكن لويس السابع خيب أمله وأمل إمارة طرابلس أيضاً، وسار إلى

(١) أنطالية: هي أتاليا أو أداлиا القديمة، ميناء جنوي تركية على البحر المتوسط.

(٢) السويدية: ميناء قرب مصب نهر العاصي في البحر المتوسط.

بيت المقدس، خصوصاً حينما علم أنَّ كونراد الثالث وصل بيت المقدس.

خشى لويس السابع من زوج نفسه ومن بقى معه في مغامرة غير  
مضمونة النتائج ضد نور الدين، وتشير المراجع الأوربية<sup>(١)</sup> أنَّ  
الفترة التي قضاها لويس السابع في أنطاكية صحبتها إشاعات  
عديدة عن وجود علاقات مريبة بين زوجته إليانور، وري蒙د دي  
بواتيه أمير أنطاكية، وُشوهد الاثنان في خلوة أكثر من مرَّة،  
وحيثما خشي على سمعته، قرَر السفر فجأة، فامتنعت زوجته  
وأعلنت أنها تطلب الطلاق من زوجها، ولكن لويس السابع  
ساقها بالقوة أمامه إلى بيت المقدس.

وفي بيت المقدس، وفي حزيران (يونيو) ١٤٨م قرر لويس السابع وكونراد الثالث وملك القدس بله الدين الثالث مهاجمة دمشق، حيث معين الدين أنز، حليف بيت المقدس السابق، واجتمعت جيوشهم عند طبرية، ومنها زحفوا إلى بانياس، ووصلوا الغوطة في ٢٤ حزيران (يونيو) ١٤٨م<sup>(٢)</sup>.

ومع بسالة الدُّفاع عن دمشق من قبل سكانها، تدفقت النَّجادات من المدن الشَّامية، وبخاصة من نور الدِّين محمود،

(١) المروء الصلبة، رانسان ٢/٢٧٩.

(٢) الرّوضتين ١ / ٥٢

فأيقن الصَّليبيُون بالهلاك والبوار والدَّمار<sup>(١)</sup>، ناهيك عن خلافهم فيما بينهم، فملك بيت المقدس يريد أن تصبح دمشق عند الاستيلاء عليها تابعة له، وطمع لويس السابع بإقامة إمارة جديدة بدمشق خاصة به.

ورفع الحصار عن دمشق، خشية من جند الرُّزنيين، ووعد معين الدين أثر بإعطائهم حصن بانياس مقابل الجلاء عن دمشق، وطاردهم أهلها في أثناء انسحابهم، ولم يلبث كونراد الثالث أن أُجْرَ من عكا إلى أوربة في ٨ أيلول (سبتمبر) ١١٤٨ م، وغادر لويس السابع بعد ستة أشهر (١١٤٩ م).

وهكذا فشلت الحملة الصليبية أمام أسوار دمشق، وانحاطت هيبة الصليبيين ومكانتهم بالشَّام، وارتقت الروح المعنوية عند المسلمين، وكَبُرَت آمالهم بالتحرير، خصوصاً بعد انتصار نور الدين على ريموند أمير أنطاكية وقتلـه في ٢٩ حزيران (يونيو) ١١٤٩ م، وحاصر نور الدين أنطاكية، ووصلت قوّاته إلى ميناء السُّويديَّة، واستطاع تحرير جميع ممتلكات إمارة أنطاكية شرق نهر العاصي.

وأتيحت فرصة طيّبة للسلاجقة بعد انتصار نور الدين

---

(١) ذيل تاريخ دمشق، لابن القلانيسي ٢٩٨-٢٩٩.

ليحرّروا مرعش في أيلول (سبتمبر) ١١٥١م، وفي عام ١١٤٩م تقاسم نور الدين، ومسعود سلطان السلاجقة الرُّوم، وتمرّاش الأرتقي صاحب ماردين، الممتلكات البيزنطية في شمال بلاد الشَّام، وبذلك تبحّرت إمارة الرُّها الصَّليبية، وبذلك بداية النّهاية للبناء الصَّليبي في بلاد الشَّام.

وبعد موت معين الدين أثر سنة ١١٤٩م، سارت أسرته (البوريَّة) إلى الانقراض السَّريع، لأنَّ خليفته مجير الدين أبقَ كان ضعيفاً منحلاً قاسياً ضيق الأفق، فحالف الصَّليبيين، ودفع لهم ضريبة سنوية خوفاً من نور الدين، مما أثار السُّكان ضده، وبذلك أتيحت الفرصة لنور الدين، خصوصاً بعد أن قُلت المؤن في دمشق، مسبيبة حالة اقتصادية لا تطاق، فباتت دمشق مهيئة لدخول نور الدين، ودخلها فعلاً في ٢٥ هـ / ٢٥ نيسان (أبريل) ١١٥٤م كيلاً تقع بيد الصَّليبيين<sup>(١)</sup>، وغادر مجير الدين أبق حمص وبالسَّ، وأثر الذهب إلى بغداد حيث توفي بها.

وليس سكان دمشق الفارق بين حكم مجير الدين وحكم نور الدين الذي أكرم أهلها، مع العدل بين النَّاس، وتوافر المؤن، وإلغاء المكوس المفروضة على الغلال، مع ضبط لجنه في تصرُّفاتهم مع السُّكَّان، فاطمأنوا إلى حكمه.

---

(١) الدول الإسلامية، ستاني لين بول .٣١٢

ودخول نور الدين دمشق خطوة هامة في مصير الصليبيين في الشرق، فالوحدة تحققت من الرُّها شمالاً، حتى حوران جنوباً، عاصمتها دمشق، وستمتد هذه الوحدة إلى مصر.

توفي بلدوبين الثالث حاكم بيت المقدس في شباط (فبراير) ١١٦٢م، فتُوج أخوه عموري ملكاً على بيت المقدس، ورأى - بعد حصانة جبهة بلاد الشَّام - أن يتوجه جنوباً إلى مصر، حيث حالة الضعف التي تعانيها الخلافة الفاطمية، خصوصاً بعد وصول شاور إلى الوزارة في كانون الثاني (يناير) ١١٦٣م، وأساء إلى الخليفة العاضد، واستطاع ضرغام بن عامر طرد شاور من مصر سنة ١١٦٣م.

وفشلت محاولة عموري الأول في غزو مصر، ووصل شاور إلى دمشق، وحثَّ نور الدين علىضم مصر، على أن يكون نائباً له بها، وبعد دراسة، سير جيشاً إلى مصر سنة ١١٦٤م بقيادة أسد الدين شيركوه، ومعه ابن أخيه صلاح الدين، فاستجده ضرغام بالصَّليبيين، وتعهد لعموري بأن يتبع للصَّليبيين، ولكن مهارة شيركوه جعلته ينجح في دخول القاهرة في أيار (مايو) ١١٦٤م، وبعد خيانة شاور، ونقض عهوده، وتحالفه مع الصَّليبيين، عاد شيركوه إلى الشَّام.

وأعاد نور الدين شيركوه مع صلاح الدين لضم مصر سنة

١١٦٧م، بطلب من الخليفة العاضد الفاطمي، حينما رأى استبداد شاور وتحالفه مع الصليبيين، ولم يستطع نور الدين ضم مصر إلاً في كانون الثاني (يناير) ١١٦٩م، وقتل شاور، وتوفي شيركوه في ٢٣ آذار (مارس) ١١٦٩م، وعندئذ خلفه صلاح الدين، وفي سنة ٥٦٧هـ، أيلول (سبتمبر) ١١٧١م دعا للخليفة العباسي المستضيء، منهاً حكم الفاطميين، ومات العاضد الفاطمي في ١٣ أيلول (سبتمبر) ١١٧١م.

وحكم صلاح الدين مصر نائباً عن نور الدين، وخطب على منابر مصر باسم الخليفة العباسي والملك العادل نور الدين، ولم تثبت أن دبت وحشة بين الرجلين، تحسنت الأمور بعدها، وضم صلاح الدين النوبة واليمن، ثم ساءت العلاقات ثانية، وفَكَرَ نور الدين بتسخير جيش إلى مصر لأخذها من صلاح الدين، ولكن عاجله المنية في ١٥ أيار (مايو) ١١٧٤م، وبذلك خلا الميدان لصلاح الدين، خصوصاً وقد تقاسم ورثته الدولة، مما هدَّد الوحدة الإسلامية التي أفنى حياته لتحقيقها، وكان من نصيب ابنه الصالح إسماعيل حلب ودمشق، ولم يتجاوز عمره الحادية عشرة، وفرح سيف الدين غازي الثاني بن قطب الدين مودود بن زنكي أتابك الموصل بوفاة عمّه، فأظهر الفسق، وأمر بإعادة المكوس، وتظاهر بالمنكرات، وأسرع إلى احتلال نصيбин وحران والرها وسروح والرقه.. من الأماكن التي كانت تابعة لعمّه.

ونشب نزاع بين أقوى اثنين من أمراء نور الدين بسبب الوصاية على الملك الصالح إسماعيل، فاحتلَّ شمس الدين علي بن الدّاية حلب، واحتفظ شمس الدين محمد بن عبد الملك المعروف بابن عبد المقدّم بدمشق.

وصار صلاح الدين لا سلطان لأحد عليه بعد نور الدين، وسأله دخول ابن عبد المقدّم في حلف مع عموري ملك بيت المقدس، وأيقن أنَّه موجَّه ضده.

وظهر في حلبة الصراع أيضاً سعد الدين كمشتكين الخادم - أحد أمراء نور الدين - الذي نقل الملك الصالح إسماعيل من دمشق إلى حلب التي اتخذها حاضرة للدولة، واعتقل شمس الدين ابن الدّاية، وانفرد بتسيير شؤون الدولة، حينها أرسل صلاح الدين لأمراء نور الدين بالشّام يقول: «لو أنَّ نور الدين علم أنَّ فيكم من يقوم مقامي، أو يثق إليه مثل ثقتي بي يسلِّم إليه مصر التي هي أعظم ممالكه وولاياته، وأراكم قد تفرَّدتم بمولاي وابن مولاني دوني، وسوف أصل إلى خدمته، وأجازي كلَّا منكم على سوء صنيعة في ترك الذَّب عن بلاده»<sup>(١)</sup>، وحاجته في دخول الشّام: «الملك الصالح صبيٌ لا يستقل بالأمر، ولا ينهض بأعباء الملك»<sup>(٢)</sup>.

(١) مفرج الكروب لابن واصل ٧/٢.

(٢) التُّرجم الزَّاهرة ٢٤/٦.

استخلف صلاح الدين أخاه الملك العادل على مصر، وسار إلى دمشق، فوصل إليها أواخر تشرين الثاني (نوفمبر) ١١٧٤م، ليعيد الوحدة الإسلامية بعد هذا التمزق، وليقف الجميع صفاً واحداً مترافقاً في وجه الصليبيين، «لو استمرت ولاية هؤلاء القوم تفرقت الكلمة، وطمع الكفار في البلاد... إنا لا نؤثر للإسلام وأهله إلا ما جمع شملهم، وألف كلمتهم»<sup>(١)</sup>.

وبعد تحقيق الأمن بدمشق، وتوزيع الأموال، ورفع المكوس، وإزالة المنكرات والضرائب التي أحدثت بعد وفاة نور الدين، سار شمالاً فدخل حمص في ١٠ كانون الأول (ديسمبر) ١١٧٤م، ثم حماة في ٢٨ من الشهر ذاته، ثم اتجه إلى حلب، ولم يتمكن من دخولها لأن كمشتكين حاكم حلب استعان بريموند الثالث أمير طرابلس الصليبي، الذي هاجم حمص، فعاد صلاح الدين جنوباً، مما أطمع به الزنكينيين الذين سيروا جيشاً من الموصل انضم إليه جيش حلب لاستعادة دمشق، وكانت المعركة بين الطرفين أواخر نيسان (إبريل) ١١٧٥م قرب حماة، فانتصر صلاح الدين، و«غنم كلَّ ما معهم»<sup>(٢)</sup>، وزحف مباشرة إلى حلب، ودخلها، وقطع الخطبة للصالح إسماعيل.

(١) مفرج الكروب ٢/١٨.

(٢) السُّلوك للمقرizi ١/٥٩.

ولم يتقاус الصليبيون في هذه الأجواء عن مهاجمة صلاح الدين بغارات على البقاع وغيرها، لكن هجماتهم كانت ضعيفة الأثر، محدودة النطاق بسبب اضطراب أحوالهم الداخلية، حتى الحملة الصليبية البيزنطية على مصر عام ١١٧٧ م باءت بالفشل، وزار صلاح الدين مصر مرّات، كان آخرها آذار (مارس) ١١٨٢ م، فحصّن مدنها، وأمر ببناء الأسطول في الإسكندرية، الذي استطاع مهاجمة عكا<sup>(١)</sup> في تشرين الأول (أكتوبر) ١١٧٩ م.

في هذه الآونة مرض بلدوين الرابع في بيت المقدس، وأخذ يشك في كل من حوله، وفي إمارة أنطاكية استسلم أميرها بوهيموند الثالث لشهواته وأهوائه ومذاته، فقد الصليبيون حليفهم القوي مانويل كوميني إمبراطور بيزنطة الذي توفي سنة ١١٨٠ م، وتزوج أرنات (رينودي شايتون) سنة ١١٧٧ م من إلينت دي ميلي وريثة صاحب الأردن، فملك حصني الكرك والشوبك، وهما يتحكمان في طريق حاجاج المسلمين من جهة، وبالطريق بين شطري دولة صلاح الدين مصر والشام، وفي صيف ١١٨١ م سار متوجلاً في الصحراء جنوباً حتى وصل تيماء<sup>(٢)</sup>، وهي (دهليز المدينة المنورة)، ولكن فرخ شاه ابن أخي

(١) فلسطينية الفرنج كما يسمّيها أبو شامة المقدسي.

(٢) تيماء: شمال الحجاز، بين الشام ووادي القرى، يسمّيها أبو شامة ٢٣/٢: دهليز المدينة.

صلاح الدين ونائبه في دمشق، أسرع إلى الأردن، مما جعل أرناط يرتد بعد أن نهب قافلة إسلامية كبيرة<sup>(١)</sup>.

ضمَّ صلاح الدين حلب في ١٢ حزيران (يونيو) ١١٨٣ م، موحداً البلاد من جبال طوروس شمالاً، إلى النوبة واليمن جنوباً، يؤيده الخليفة العباسى في بغداد، وعزُّ الدين أتابك الموصل يرهب جانبه، وسلطان سلاجقة الروم يخطب ودَه، والإمبراطورية البيزنطية تصالحه، ولم يعد أمامه إلا مواجهة المحتل الدَّخيل، فبدأ التَّضييق على مملكة بيت المقدس، فأخذ بيسان، وعسكر عند العَفْولة في مرج ابن عامر، وشنَّ غارات مرگزة على الواقع الصَّليبية الغربية، في وقت عجز فيه ملك بيت المقدس عن الحركة لمرضه، ففُوضَّ الأمْر لصهره جاي لوزينيان.

وعاد صلاح الدين إلى دمشق في منتصف تشرين الأول (أكتوبر) ١١٨٣ م.

(١) أُسرَ أرناط حينما كان أميراً لأنطاكية ١١٦٠ م في قلعة حلب حتى ١١٧٥ م، وصفه المؤرخون الأوربيون بأنه أنموذج للفارس اللُّص في عصره، اتصف بالجشع، وعدم الوفاء والغدر والوحشية والتَّعصب الأعمى، ولم تفلح الخمس عشرة سنة التي قضتها أسيراً في حلب في تعديل سلوكه أو تهذيبه (الحركة الصليبية ٧٨٥/٢)، وقال عنه أبو شامة ٧٥/٢: أغدر الفرنجة وأخيتها وأفحصها عن الرَّدِي والرَّداءة وأبحثها وأنقضها للمواثيق المحكمة، والأيمان المبرمة وأنكثها وأاحتها.

## الحملة الصليبية الثانية

٤٩

وأقدم أرناط صاحب حصن الكرك على مشروع خطير سنة ١١٨٢، هدفه السيطرة على البحر الأحمر، وغزو الحرميَّن الشَّرِيفيَّن، فاستولى على ميناء العقبة (أيلة)، وبنى السُّفن التي أغارت على الموانئ المصرية كعذاب المقابلة لميناء جدَّة على شاطئ البحر الإفريقي، ثمَّ نقل غاراته إلى ساحل الحجاز، حتَّى ذكر المقريزي في السُّلوك ٧٩/١ أنَّ الصليبيين صاروا على مسيرة يوم واحد من المدينة المنورَة، لقد نزلوا على ساحل الحوراء قرب ميناء ينبع، وهدفهم طعن العالم الإسلامي في قلبه، ثمَّ الوصول إلى عدن، للسيطرة على تجارة اليمن، واحتكار تجارة الشرق الأقصى والمحيط الهندي.

وسارع العادل أخو صلاح الدين إلى إرسال أسطول بقيادة الحاجب حسام الدين لؤلؤ، وبدأ بمحصار العقبة، وتمكن من حرق مراكب الصليبيين كلها، ثمَّ سار جنوباً وتعقب السُّفن الصَّليبيَّة عند عذاب، فشواطئ الحجاز، ودمَّر معظم السُّفن الصَّليبيَّة على ساحل الحوراء، وأطلق من فيها من التجار المأسورين في شباط (فبراير) ١١٨٣م، وعاد حسام الدين بالأسرى، وأمر صلاح الدين بقتلهم جميعاً بوصفهم مجرمي حرب، ليكونوا عبرة لكلٍّ من تحدَّثه نفسه بالاعتداء على حَرَم الله، وحرَم رسوله، أمَّا أرناط فقد أقسم صلاح الدين على ألا يغفر له فعلته هذه، ويدرك أبو شامة في الروضتين أنه نذر دمه.

# حياة أُمّة في حياة رجل

## صلاح الدين الأيوبي بطل حطين

[١١٩٣-١١٣٧هـ / ٥٣٢-١١٩٣م]

أخذت هذه الصفحات من كتاب (النَّوادر السُّلطانية والمحاسن اليوسفية)، أو (سيرة صلاح الدين) لبهاء الدين بن شداد<sup>(١)</sup> الذي لازم صلاح الدين طوال الحقبة الأخيرة من حياته التي قضاها في الشَّام، يخالطه مخالطة تامة، ولم يؤلف كتابه في حياة صلاح الدين ليتكسب مالاً أو جاهًا، بل بعد وفاة صلاح الدين، لذلك يتكرر في الكتاب: «رحمة الله»، ولذلك يروي ابن شداد معظم هذه السِّيرة وأحداثها من مشاهده، وهو ينص في معظم الأحوال على أنه رأى الأحداث التي يُؤرِّخ لها، أو سمع

(١) بهاء الدين أبو المحاسن يوسف بن رافع بن غيم، ثُمَّ شهر بابن شداد، لأنَّ شداد جدُّه لأُمّة، وقد توفي أبوه وهو طفل صغير، فربَّه في كنف أخواه بني شداد، وهذا نُسِّب إليهم، ولد في الموصل سنة ٥٣٩هـ / ١١٤٥م، وتوفي بحلب سنة ٦٣٢هـ / ١٢٣٩م، فهو قد عُمِّر وعاش ٩٣ سنة، [الأعلام ٨/ ٢٣٠، ومقدمة تحقيق (النَّوادر السُّلطانية) ٣-١٣].

## صلاح الدين الأيوبي - بطل حطين

٥١

الأقوال التي يرويها، أمّا إذا لم يكن قد شاهد حادثة ما بنفسه، فإنَّ الأمانة العلميَّة كانت تقتضيه أن ينصَّ على أنه كان متغيِّراً.

لهذا عُدَّت هذه السيرَة أوثق المصادر للتاريخ لحياة صلاح الدين، وعليها اعتمد جلُّ المؤرخين اللاحقين من عرب وأوربيين عند الكتابة عن حياة صلاح الدين، وخاصة الفترة الأخيرة من هذه الحياة (٥٨٤-٥٩٥هـ)، وهي فترة حافلة بالجهاد ضد الصليبيين، فإنَّ انتصار صلاح الدين في حطين، واستعادته لبيت المقدس في سنة ٥٨٣هـ / ١٨٧م أحدثا ضجةً كبرى في أوربة، وكان رد الفعل إرسال الحملة الصليبية الثالثة بقيادة ثلاثة من كبار ملوك أوربة، وهم: ريتشارد قلب الأسد ملك إنكلترة، وفيليب أوژست ملك فرنسة، وفردرريك بارباروسا ملك ألمانيا.

وهذه السيرَة التي كتبها ابن شداد تقدُّم وصفاً تفصيليًّا دقِيقاً للأحداث التاريخية، وللمعارك الحربيَّة، ولأدوات القتال وال الحرب المستعملة في الجيشين مما لا نجد له في مرجع آخر.

وينفرد الكتاب كذلك بوصف كثير من الأوضاع الاجتماعية والإدارية في المجتمعين الإسلامي والصليبي، منها كيف كان يجلس صلاح الدين للنظر في المظالم.

وأن بعض أمراء الصليبيين في بلاد الشام «كان يعرف العربية، وعنه اطلاع على شيء من التواريخ والأحاديث».

ناهيك عن عدد من الوثائق ضمّها الكتاب تلقى الأضواء على العلاقات بين صلاح الدين والدول المسيحية المجاورة، ومن بينها الخطابات المرسلة من إمبراطور بيزنطة إلى صلاح الدين، وسفارة صلاح الدين إلى القسطنطينية، ولكيفية إقامة الخطبة في المسجد المقام في عاصمة الدولة البيزنطية.

يقول ابن شداد: «وبعد، فإني لما رأيت أيام مولانا السلطان، الملك الناصر جامع كلمة الإيمان، وقائم عبدة الصليبان، رافع علم العدل والإحسان، صلاح الدنيا والدين، سلطان الإسلام والمسلمين، منقذ بيت المقدس من أيدي المشركين، خادم الحرمين الشريفين، أبي المظفر يوسف بن أيوب بن شادي.. قد صدقت من أخبار الأوّلين ما كذبه الاستبعاد، وشهدت بالصّحة لما روی من نوادر الكرام الأجواد، وحقّقت وقفات شجعان مالكها ما قدحت فيه الشّكوك من أخبار الشّجعان، وأرت العيان من الصّبر على المكاره في ذات الله ما قوي بها الإيمان، وعَظمت عجائبيها عن أن يحويها خاطر، أو يُجنبها جنان، وجّلت نوادرها عن أن تُحدَّ ببيان لسان، أو أن تسطر في طرس بيان.

وكانت - مع ذلك - من قبيل لا يمكن الخبر بها إخفاؤها، ولا يسع المطلع عليها إلا أن تروي عنه أخبارها وأنباءها، ومسئلي من رق نعمتها، وحق صحبتها، وواجب خدمتها، ما تعين على به إبداء ما تحققته من حسناتها، ورواية ما علمته من محاسن صفاتها:

## صلاح الدين الأيوبي - بطل حطين

٥٣

رأيت أن أختصر من ذلك على ما أملأه على العيان، أو الخبر الذي يقارب مظنه درجة الإتقان، وذلك جزء من كُلّ، وقُلّ من جلّ، ليستدل بالقليل على الكثير، وبالشعاع على المستطيل بعد المستطير، وأسميت هذا المختصر من تاريخها: (النَّوادر السُّلطانية والمحاسن اليوسفية).

وجعلته قسمين: «أحدهما: في مولده، ومنشئه، وخصائصه، وأوصافه وأخلاقه المرضية، وسائله الرَّاجحة في نظر الشرع الوفية، والقسم الثاني: في تقلبات الأحوال به، ووقائعه وفتوحه، وتاريخ ذلك إلى آخر حياته.. والله المستعان في الصيانة عن هفوات اللسان والقلم، وجريان الخاطر بما فيه مزلة القلم، وهو حسيبي ونعم الوكيل»<sup>(١)</sup>.

### مولده

ولد صلاح الدين بقلعة تكريت<sup>(٢)</sup> سنة ٥٣٢ هـ / ١١٣٧ م.

كان والده أيوب بن شادي واليَا بها، وكان كريماً أريحيتاً حليماً حسن الأخلاق، مولده بدويون، وهي بلدة من نواحي أران شمالي أذربيجان، بقرب من تفلisis، وهي من بلاد الگرج

(١) النَّوادر السُّلطانية والمحاسن اليوسفية ٤-٣.

(٢) تكريت: مدينة في العراق، على شاطئ نهر دجلة الغربي، شمال سامراء.

جورجية حالياً، انتقل إلى تكريت، حيث ترعرع، وكان محترماً مقدماً هو وأخوه أسد الدين شيركوه عند الأتابك زنكي.

وأتفق لوالد صلاح الدين الانتقال إلى الشَّام، وأعطي بعلبك<sup>(١)</sup>، وفيها أقام صلاح الدين في خدمة والده ينهل من محسن أخلاقه، حتى بدت منه أمارات السَّعادة، ولاحت عليه لوائح التَّقدُّم والسيادة، فقدمه الملك نور الدين محمود بن زنكي، وعوَّل عليه، ونظر إليه، وقربه وخصَّصه، ولم يزل كلما تقدَّم قدماً تبدو منه أسباب يقتضي تقديمِه إلى ما هو أعلى، حتى اتفق لعمه أسد الدين الحركة إلى مصر والنهوض إليها.

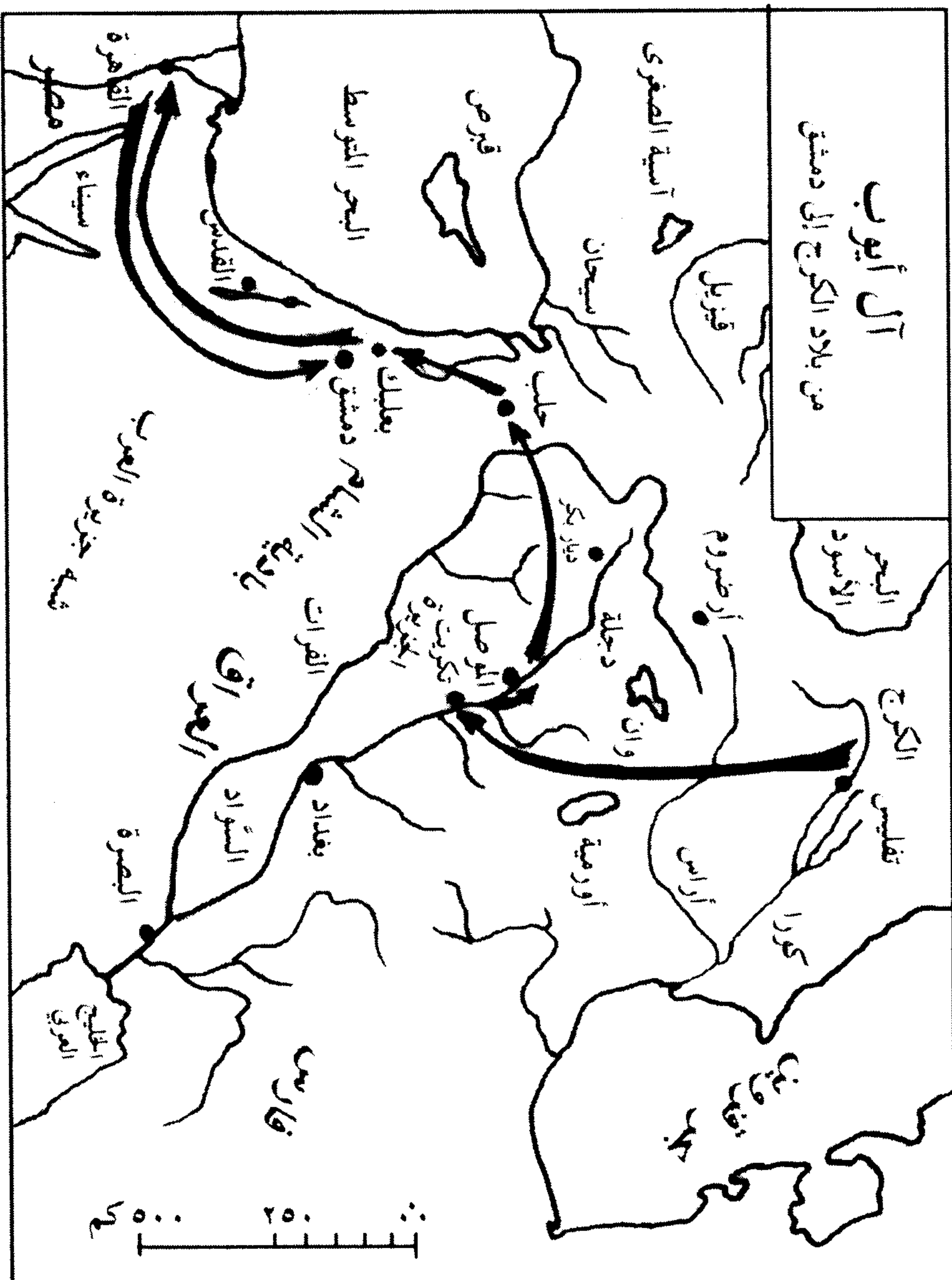
### مواظيبته على القواعد الدينية، وملاحظاته للأمور الشرعية

كان صلاح الدين حسَن العقيدة، كثير الذِّكر لله تعالى، قد أخذ عقيدته على الدليل بوساطة البحث مع مشايخ أهل العلم وأكابر الفقهاء، وفهم من ذلك ما يحتاج إلى تفهُّمه، بحيث كان إذا جرى الكلام بين يديه يقول فيه قوله حسناً، وإن لم يكن بعبارة الفقهاء، فتحصل من ذلك سلامة عقيدته عن كدر

(١) بعلبك: مدينة في سهل البقاع (البنان)، عرفت باسم مدينة الشمس (هليوبوليس)، تشتهر بآثارها.

## صلاح الدين الأيوبي - بطل حطين

6



التشبيه، غير مارق سهم النّظر فيها إلى التعطيل والتّمويه، حاربة على نمط الاستقامة، موافقة لقانون النّظر الصّحيح، مرضية عند أكابر العلماء.

وكان قد جمع له الشّيخ الإمام قطب الدين التّيسابوري عقيدة تجمع جميع ما يحتاج إليه في هذا الباب، وكان من شدّة حرصه عليها، يعلّمها الصّغار من أولاده حتّى ترسخ في أذهانهم في الصّغر، ورأيته وهو يأخذها عليهم، وهم يقرؤونها من حفظهم بين يديه.

وكان شديد المراقبة على الصّلاة جماعة، حتّى إنّه ذكر يوماً أنّ له سنتين ما صلّى إلّا جماعة، وكان إن مرض يستدعي الإمام وحده، ويكلّف نفسه القيام، ويصلّي جماعة، مع مواقبة على السنن أيضاً.

وكان له ركعات يصلّيها في اللّيل قبل الصّبح، وما ترك الصّلاة قط حتّى في مرضه.

أمّا الزّكاة: فإنّه مات ولم يملك نصاباً وجبت عليه به الزّكاة، أمّا صدقة النّفل فإنّها استنفذت جميع ما ملكه من الأموال، لقد مات ولم يخلف في خزانته من الذهب والفضّة إلّا سبعة وأربعين درهماً ناصريّة، وجرماً واحداً ذهباً صوريّاً<sup>(١)</sup>، ولم يخلف ملكاً

(١) دينار واحد، جاء في العماد الكاتب: لم يخلف في خزانته سوى ستة وثلاثين درهماً، وديناراً واحداً ذهبياً، وصوريّاً ضرب في مدينة صور.

ولا داراً ولا عقاراً ولا بستانًا، ولا قرية، ولا مزرعة، ولا شيئاً من أنواع الأموال.

وكان محافظاً على صيامه، وإن أفتر في مرض أو جهاد، قضاه، وكان حريصاً على براءة ذمته، «ولم يزل حتى قضى ما كان عليه».

وعزم على الحج ونوى، وصمم العزم عليه، وأمر بالتأهب، عملت الزوادة، ولم يبق إلا المسير، فآخره إلى العام المستقبل لضيق ذات اليد، فقضى الله ما قضى.

وكان يحب سماع القرآن الكريم، يستقرئ من يحضره في الليل الجزأين والثلاثة والأربعة، وهو يسمع، ولقد اجتاز على صغير بين يدي أبيه وهو يقرأ القرآن، فاستحسن قراءته، فقربه، وجعل له حظاً من خاص طعامه، ووقف عليه وعلى أبيه جزءاً من مزرعة.

وكان رقيق القلب، خاشع الدمعة، إذا سمع القرآن يخشع قلبه، وتدمع عينه في معظم أوقاته، وكان شديد الرغبة في سماع الحديث الشريف، تردد إلى الحافظ السلفي: أبو طاهر عماد الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن إبراهيم، المحدث المشهور بالإسكندرية، وروى عنه أحاديث كثيرة.

وكان كثير التَّعْظِيم لشُعَائِر الدِّين، حسن الظن بالله، كثير

الاعتماد عليه، عظيم الإنابة إليه، يقول ابن شداد: «صلَّى ركعتين بين الأذان والإقامة، ورأيته ساجداً ودموعه تتساقط على شيبته، ثمَّ على سجادته»، لقد علمَ أنَّه يقول: «إلهي، قد انقطعت أسبابي الأرضية في نصرة دينك، ولم يبقَ إلَّا الإخلاد إليك، والاعتصام بحبلك، والاعتماد على فضلك، أنت حسيبي ونعم الوكيل»<sup>(١)</sup>، وكان هذا حينما قالت له عيونه: إنَّ الصَّليبيِّين تجمعوا (بيت نوبة) قرب بيت المقدس لحصاره بقوَّة كبيرة جدًا، فمع الاستعدادات والأخذ الأسباب، التجأ إلى الله، فتفرقَت كلمة القوم، الإنكليز والفرنسيُّين، فرحاً عائدين إلى جهة الرملة.

### عدله

لقد كان صلاح الدين عادلاً رؤوفاً رحيمًا، ناصراً للضعيف على القوي.

كان يجلس للعدل في كل يوم إثنين وخميس في مجلس عام، يحضره الفقهاء والقضاة والعلماء، ويفتح الباب للمتحاكمين حتى يصل إليه كلُّ أحد من كبير وصغير، وعجز هرمة، وشيخ كبير، وكان يفعل ذلك سفراً وحضرأ.

(١) النَّوادر السُّلطانية ١٢.

على أنه كان في جميع أزمانه قابلاً لجميع ما يُعرض عليه من القصص (العرائض، أوراق التَّظْلِم)، كاشفاً لما يتنهى إليه من المظالم، وكان يجمع القصص في كل يوم، ويفتح باب العدل، ولم يرد قاصداً للحوادث والحكومات، وكان يجلس مع الكاتب ساعة، إما في اللَّيل أو في النَّهار، ويوقع على كل قصة بما يطلق الله على قلبه، ولم يرد قاصداً أبداً ولا متحلاً ولا طالب حاجة، وهو مع ذلك دائم الذِّكر والمواظبة على التلاوة.

ولقد كان رؤوفاً بالرَّعية، ناصراً للدِّين، مواظباً على تلاوة القرآن العزيز، عالماً بما فيه، عاملأً به، لا يعدوه أبداً.

وأورد ابن شداد (صفحة ١٤) قصة عن محكمته لابن أخيه تقي الدين، وكان من أعز الناس عليه، وأعظمهم عنده، ولكنه لم يُحابه في الحق، وكيف أنَّ رجلاً تاجراً اسمه عمر الخلاطي حاكِم صلاح الدين بالقدس، ولما توضَّح للقاضي كذبه وصدق صلاح الدين بوجود الشُّهداء، قال ابن شداد: يا مولاي، هذا الرجل ما فعل ذلك إلا طلباً لراحِم السُّلطان وقد حضر بين يدي المولى، ولا يَخْسُن أن يرجع خائباً للقصد، فقال: هذا باب آخر، وتقدم له بخلعة ونفقة بالغة، يقول ابن شداد: فانتظر إلى ما في هذه القضية من المعاني الغريبة العجيبة والتَّواضع والانقياد إلى الحق، وإرغام النفس، والكرم في موضع المؤاخذة، مع القدرة التَّامة.

## كرمه

يكفيه أنَّه فتح ما فتح، وحرَّر ما حرَّر، ثم مات ولم يملك إلَّا سبعة وأربعين درهماً وديناراً ذهبياً واحداً، وكان يعطي في وقت الضيق كما يعطي في حال السُّعة، وكان نَوَاب خزائنه يخفون عنه شيئاً من المال، حذراً من أن يفاجئهم مُهِمْ، لعلهم بائناً متى علم به أخرجه.

يقول ابن شداد في معرض حديث جري، يقول صلاح الدين: «يمكن أن يكون في النَّاس مَن ينظر إلى المال كما ينظر إلى التُّراب»<sup>(١)</sup>، فكأنَّه أراد بذلك نفسه.

وكان يعطي فوق ما يؤمِّل الطَّالب.

وعرف النَّاس كرمه، فكانوا يستزيدونه في كُلِّ وقت، وما شبعَ قط يقول: قد زدتُ مراراً، فكم أزيد؟  
وما خدمه قطُّ أحدُ إلَّا وأغناه عن سؤال غيره.

وسمع ابن شداد من صاحب ديوانه يقول له: «وقد تجارينا عطايَاه، فحصرنا عدد ما وهب من الخيل بمراج عكا لا غير فكان عشرة آلاف فَرس، ومن شاهد عطايَاه، يستقل هذا القدر» (تعليق ابن شداد).

(١) النَّوادر السلطانية ١٨.

## شجاعته

كان من عظماء الشُّجعان، قوي النَّفَس، شديد البأس، عظيم الثَّبات، ولا يهوله أمر، ولقد رأيته - يقول ابن شَدَّاد - مرابطاً في مقابلة عدَّة عظيمة من الفرنج، ونُجُدهم تواصل، وعساكرهم تتواتر، وهو لا يزداد إلَّا قوَّة نفس وصبر، ولقد وصل في ليلة واحدة منهم نِيْف وسبعين مركباً إلى عكا وأنا أعدُّها، من بعد صلاة العصر إلى غروب الشَّمس، وهو لا يزداد إلَّا قوَّة نفس، وكان يعطي دستوراً (إجازات) في أوائل الشَّتاء، ويبقى في شرذمة يسيرة في مقابلة عدَّتهم الكثيرة.

وكان لا بدَّ له من أن يطوف حول العدو في كلّ يوم مرَّة أو مرَّتين إذا كنا قريباً منهم.

وإذا اشتَدَّ الحرب يطوف بين الصَّفين، ويخرق العساكر من الميمنة إلى الميسرة، وينظم الأجناد، ويشارف العدو ويجاوره<sup>(١)</sup>.

وما رأيته استكثَر العدو أصلاً، ولا استعظام أمرهم قط، وكان مع ذلك في حال الفكر والتدبیر، تُذَكَّر بين يديه الأقسام كلُّها، ويرتَب على كلّ قسم بمقتضاه من غير حِدة ولا غضب

---

(١) النَّوادر السُّلطانية ٢٠.

يعترىه. وإذا حدث خلل في جيشه وتراجع، يقف ثابت القدم في نفر يسير، يجمع الناس ويردُّهم حتى يُكتب له النَّصر.

ولقد اهتم بالجهاد وشغف به، فلا حديث له إلا فيه، ولا يهتم إلا برجاله، ولقد هجر في محبته أهله وأولاده ووطنه وسكنه وسائل الملاذ، وقنع من الدُّنيا بالسُّكون في ظلِّ خيمة تهُبُّ بها الرياح يمنة ويسرة، ولقد وقعت خيمته في ليلة ريح شديد على مرج عكا، فلو لم يكن في البرج إلا قتله، ولا يزيده ذلك إلا رغبة ومصايرة واهتمامًا. وابن شداد من الذين ألف له كتاباً جمع فيه آداب الجهاد<sup>(١)</sup>، وكلَّ آية وردت فيه، وكلَّ حديث روی في فضله، وشرح غريبه، وكان كثيراً ما يطالعه، حتى أخذه منه ولده الملك الأفضل.

وذكر ابن شداد أنَّ صلاح الدين أخذ كوكب<sup>(٢)</sup> في ذي القعدة سنة ٥٨٤هـ، فأعطى الجند إجازات، وعاد عسكر مصر إلى بلادهم، وسار إلى عسقلان يودّعهم بعد صلاة العيد في القدس، ثم عاد إلى طريق السَّاحل يتفقد البلاد السَّاحلية إلى عكا، ويرتُّب أحواها، فأشير عليه ألا يفعل، فإنَّ العساكر في

(١) فضائل الجهاد، ألفها ابن شداد خصيصاً لصلاح الدين، منه مخطوطه بمكتبة كوبيريلي رقم ٧٦٤.

(٢) كوكب: بلدة بين بيسان جنوباً وطبرية شمالاً، شرق العفولة، على بعد كيلومترات عن نهر الأردن.

إجازة، وبقي في عدّة يسيرة، والفرنج كلّهم بصور، وهذه مخاطرة عظيمة، فلم يلتفت لقوتهم، ووَدَعَ العسكر بعسقلان، وسار على السّاحل باتجاه عكا في زمان كان الشّتاء عظيماً، والبحر هائجاً هيجاناً شديداً، فعظم أمر البحر عندي، حتّى خيّل إلى أني لو قال لي قادر إن جزت في البحر ميلاً واحداً ملكتك الْدُّنيا، لما كنت أفعل، لعظم الهرول الذي شاهدته من حركة البحر وتَمُوجِه، فبینا أنا في ذلك، إذا التفت إلى وقال: أما أحكى لك شيئاً؟ قلت: بلى، قال: في نفسي أنة متى ما يسر الله تعالى فتح بقية السّاحل، قسمت البلاد، وأوصيتك ووَدَعْتُ، وركبت هذا البحر إلى جزائرهم، وأتبعهم فيها حتّى لا أبقى على وجه الأرض من يكفر بالله، أو أموت.

ثم ذكر ابن شداد ما دار في نفسه من هول البحر ومخاطر، فقال صلاح الدين: أنا أستفتيك، ما أشرف الميتات؟ فقلت: الموت في سبيل الله، فقال: غاية ما في الباب أن أموت أشرف الميتات.

### ومن طرف صبره واحتسابه

رأه ابن شداد بمرج عكا، وهو على غاية من مرض اعتراه بسبب كثرة دمامل، كانت ظهرت عليه من وسطه إلى ركبتيه، بحيث لا يستطيع الجلوس، وإنما يكون متّكئاً على جانبه إن كان

بالخيمة، وامتنع من مذْكُور الطعام بين يديه لعجزه عن الجلوس، وكان يأمر أن يفرق على الناس، وكان مع ذلك قد نزل بخيمة الحرب قريباً من العدو، وقد رتب الناس ميمنة وميسرة وقلباً تعبية القتال، وكان مع ذلك كله يركب من بكرة النهار إلى صلاة الظهر يطوف على الكتائب، ومن العصر إلى صلاة المغرب وهو صابر على شدة الألم، وقوّة ضربان الدّمامل، وأنا أتعجب من ذلك، فيقول: إذا ركبت يزول عني المها حتى أنزل، وهذه عنابة ربانية.

وكان يقدم أولاده بين يديه احتساباً: الملك الظاهر، والملك الأفضل، والملك الظافر.

وحينما حاصر صفد، قال: لا ننام الليلة حتى تُنصب لنا خسنة مجانيق، ورتب لكلّ منجنيق قوماً يتولّون نصبه، فكان ما أراد<sup>(١)</sup>.

وكان شديد الشّغف بأولاده الصّغار، وهو صابرٌ على مفارقتهم، راضٍ ببعدهم عنه، وكان صابراً على مرّ العيش وخشونته، مع القدرة التامة على غير ذلك.

(١) ألف مرضي بن علي بن مرضي الطرسوني كتاباً لصلاح الدين سماه: (تبصرة أرباب الأرباء في كيفية النجاة، في الحروب من الأسواء، ونشر أعلام الأعلام في العدد والآلات المعينة على لقاء الأعداء). وصف فيه أنواع المنجنيقات جميعاً، وصفاً دقيقاً مشفوعاً بالرسوم، (الأعلام ٢٠٣/٧).

## أَمَّا عن حلمه وعفوه

حلم صلاح الدين عجيب غريب، مع قلة الغضب، ذكر ابن شداد نماذج منها، نكتفي بواحدة<sup>(١)</sup>: نزل يوماً على عادته، ومدَّ الطَّعام بين يديه، ثمَّ عزم على النُّهوض، فقيل له: إنَّ وقت الصَّلاة قد قَرُب، فعاد إلى الجلوس، وقال: نصلِّي وننام، ثمَّ جلس يتحدَّث حديث متضجر، وقد أُخْلَى المكان إلَّا من لزم، فتقدَّم إليه مملوك كبير محترم عنده، وعرض عليه قصةَ بعض المجاهدين، فقال له: أنا الآن ضجران، آخرها ساعة، فلم يفعل، وقدم القصَّة إلى قريب من وجهة الكريم بيده، وفتحها بحيث يقرأها، فوقف على الاسم المكتوب على رأسها فعرفه، فقال: رجل مستحق، فقال: يدفع المولى له، فقال: ليست الدَّوَاه حاضرة الآن، وكان جالساً في باب خيمة كبيرة تسمَّى (الخركاه)<sup>(٢)</sup>، بحيث لا يستطيع أحد الدُّخُول إليها، والدواء في صدرها، فقال له المخاطب: هذه الدَّوَاه في صدر الخيمة، وليس لهذا معنى إلَّا أمره إياه بإحضار الدَّوَاه لا غير، فالتفت فرأى

(١) لقد عفا بعد انتصار حطين عن قادة الصليبيين باستثناء (أرنات) مجرم ارتكبه كما سرني.

(٢) الخركاه: لفظ فارسي، وهو نوع من الخيم يتكون من قطع من الخشب معقود بينها على شكل قبة، وتغطيها قطع من اللبد.

الدّوّاه ، فقال : والله لقد صدق ، ثمَّ امتدَّ على يده اليسرى ، ومدَّ يده اليمنى فأحضرها ، ووَقَعَ له ، فقلت - ابن شَدَّاد - : قال الله تعالى في حقِّ نبِيِّه ﷺ : ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾ [القلم : ٤/٦٨] ، وما أَرَى المولى إِلَّا قد شاركه في هذا الْخُلُق ، فقال : ما ضرَّنا شيء ، قضينا حاجته ، وحصل الثَّواب ، ولو وقعت هذه الواقعة لآحاد النَّاس وأفرادهم لقام وقعد ، ومنِّي الذي يقدر أن يخاطب أحداً هو تحت حكمه بمثل ذلك ؟ وهذا غاية الإِحسان والحلم ، والله لا يضيع أجر المحسنين .

«ولقد كانت طراحته تُداس عند التزاحم عليه لعرض القصص ، وهو لا يتأثر لذلك ، ولقد نفرت يوماً بغلتي من الجمال وأنا راكب في خدمته ، فزحمت وركه حتى آلتَه وهو يبتسم ، ولقد دخلتُ بين يديه في يوم ريح مطير إلى القدس الشريف ، وهو كثير الوحل ، فنضحت البغلة عليه من الطين حتى أتلفت جميع ما كان عليه وهو يبتسم ، وأردت التأخر عنه بسبب ذلك ، فما تركني ، ولقد كان يسمع من المستغيثين والمظلومين أغاظ ما يمكن أن يسمع ، ويلقى ذلك بالبشر والقبول»<sup>(١)</sup> .

(١) النَّوادر السُّلطانية ٢٩.



صلاح الدين الأيوبي

## محافظته على أسباب المروءة

ولقد كان صلاح الدين كثير المروءة، نديّ اليد، كثير الحباء، مبسوط الوجه لمن يرد عليه من الضيوف، لا يرى أن يفارقه الضيف حتى يطعم عنده، ولا يخاطبه بشيء إلا ينجزه.

وكان يكرم الوافد عليه وإن كان غير مسلم، يقول ابن شداد: «ولقد رأيته وقد دخل عليه صاحب صيدا بالناصرة، فاحترمه وأكرمه، وأكل معه الطعام، ومع ذلك عرض عليه الإسلام، فذكر له طرفاً من محاسنه، وحثّه عليه.

وكان يكرم من يرد عليه من المشايخ وأرباب العلم والفضل، وذوي الأقدار، وكان يوصينا بألا نغفل عنّي يجتاز بالخيم من المشايخ المعروفين حتى نحضرهم عنده، ويناهם من إحسانه.

ولقد رأيته وقد مثل بين يديه أسير إفرنجي وقد هابه، حيث إنّه ظهرت عليه أماراتُ الخوف والجزع، فقال له الترجمان: من أيّ شيء تخاف؟ فأجرى الله على لسان أنه قال: كنت أخاف قبل أن أرى هذا الوجه، وبعد رؤيتي له، وحضوره بين يديه، أيقنت أنّي ما أرى إلاَّ الخير، فرقّ له، ومنّ عليه، وأطلّقه»<sup>(١)</sup>.

ويروي ابن شداد بعد ذلك قصة المرأة الإفرنجية التي افتقدت

(١) التوارد السلطانية ٣٢.

ابتها، فرق لها، ودمعت عينه، وحرّكته المروءة، وأمر بالبحث عنها، وما هي إلّا فترة وجيزة وابتها بين يديها، فرفعت طرفها إلى السماء، ولا نعلم ما تقول، وحملت حتى أعيدت إلى مأمنها<sup>(١)</sup>.

ويختتم ابن شداد سيرة هذا الرجل المسلم العظيم:

وكان حسن العشرة، لطيف الأخلاق، طيب الفكاهة، حافظاً لأنساب العرب ووقائعهم، عارفاً بسيرهم وأحوالهم، حافظاً لأنساب خيلهم، عالماً بعجائب الدنيا ونواردها، بحيث كان يستفيد معاشره منه ما لا يسمع من غيره.

وكان حسن الخلق يسأل الواحد منا عن مرضه ومداواته ومطعمه ومشربه، وتقلبات أحواله.

وكان ظاهر المجلس، لا يُذكر بين يديه أحد إلّا بالخير، وظاهر السمع، فلا يحب أن يسمع عن أحد إلّا بالخير، وظاهر اللسان، فما أحضر بين يديه يتيم إلّا وترحّم على مخلفيه، وجر قلبه، وأعطاه خبز خلفه، وإن كان له من أهله كبير يعتمد عليه سَلَمه إليه، وإلّا أبقى له من الخبز ما يكفي حاجته، وسلمه من يعتني بتربية ويكفلها.

(١) النّوادر السلطانية .٣٣

وكان لا يرى شيخاً إلاً ويرقُّ له، ويعطيه ويحسن إليه، ولم يزل على هذه الأخلاق إلى أن توفاه الله إلى مقر رحمته، ومكان رضوانه.

«فهذه نبذ من محسن أخلاقه ومكارم شيمه، اقتصرت عليها خوف الإطالة والإسأم، وما سطرت إلا ما شاهدته، وأخبرني الثقة به وحققتُه، وهذا بعض ما أطلعت عليه في زمان خدمتي له، وهو يسير مما أطلع عليه غيري ممن طالت صحبته، وقدّمت خدمته، ولكن هذا القدر يكفي الأريب في الاستدلال على طهارة تلك الأخلاق والخلال»<sup>(١)</sup>.

وبعد.. فلم أقدم قائد معركة في هذه السلسلة (المعارك الكبرى في تاريخ الإسلام) كما قدّمت قائد حطين: (صلاح الدين الأيوبى)، ولم يكن ذلك مصادفة، فإن وراء ذلك سبباً أراه وجيهأً، ألا وهو أن مؤلفاً لا يمت إلى البحث التاريخي بصلة، ولا يميز بين مصدر معتمد، ومرجع معاصر مغرض، كُتب من أجل أهداف معينة، بعيداً عن الموضوعية والأمانة العلمية، ومن أدلة ذلك دفاع بعضهم عن ابن العلقمي، الذي كان له دور بارز في سقوط بغداد بيد التتار ٦٥٨هـ/١٢٥٨م، ومراسلاتة إلى هولاكو شاهد على ذلك، كما ورد في معركة عين جالوت من

(١) التَّوَادُرُ السُّلْطَانِيَّةُ ٣٤.

هذه السُّلسلة، فهو الذي جَمَل في أعين التتار القضاء على الخلافة العباسية، وأطلعهم على إمكانات المسلمين المتواضعة آنذاك، وكذلك دفاعهم عن نصير الدين الطوسي الذي رافق هولاكو في تحرُّكه في فارس، وأعانه بما يملك من خبرات وآراء، فعلت منزلته عند هولاكو الذي أغدق عليه الأموال مكافأة على خدماته.

وعلى هذا النَّهج الذي استَنَه جرجي زيدان في كتابة التَّاريخ الإسلامي، قَدَّم أحدهم بداعٍ من مذهبِيه كتاباً عن صلاح الدين الأيوبي (بين العُبَاسِيِّين والفاطميِّين والصَّليبيِّين)، الهدف منه إظهار صلاح الدين وتقديمه بصورة معاكسة للواقع، ملخصها:

- ١ - صلاح الدين غير ملتزم بالإسلام، إنَّه سكير عريض.
- ٢ - وإنَّه عميل للصَّليبيِّين متَّعاون معهم، أي: خيانة عظيمٌ، وعمالة للاستعمار.
- ٣ - ومحاربة حطين معركة ثانوية، لا قيمة لها في ميزان الحروب الخامسة الفاصلة، وكأنَّها غزوة، أو إغارة، بين قبيلتين تنازعتا على الكلأ، أو مصدر ماء.

وفَكَّرت بالرَّد على هذا الكتاب لبيان الحقيقة التي سجلها المعاصرُون، أي من معين المصادر المعتمدة، ولكتني أحجمت لسبعين اثنين:

**الأول:** أن الكاتب لا يرقى إلى مستوى المؤرّخين، وليس متخصصاً في هذا المجال، وعمله إنما هو تسقط لنصوص معينة لمعاصرين أحياء في أيامنا هذه، كان يبحث عنها، مشيخاً وجهه عن المصادر الأصلية التي عاصرت زمن صلاح الدين والجيل الذي جاء من بعده مباشرة، كابن شداد، وأبي شامة المقدسي، وابن الأثير.. فهي المصادر المعتمدة (علمياً)، التي لا ينبغي للمؤرّخ الجاد (المنصف) أن يجحّد عنها ابتداء.

**السبب الثاني:** أنَّ المرحوم الدكتور شاكر مصطفى قد كفانا بأسطر الرَّدِّ على هؤلاء المغرضين، الذين لا يقدمُ لهم شيئاً ولا يؤخِّر، ومما ذكره المرحوم تحت عنوان (التَّارِيخ لا تكتبه الأحقاد): هذا الكتاب حلقة من سلسلة من الكتب كان بعض أعداء صلاح الدين في المذهب الديني قد كتبواها ضده، وما ت<sup>(١)</sup>، فجاء اليوم من أحياها، وهذا يدل على أنَّ لكلَّ

(١) كما مات الذي افترى على قرافوش بن عبد الله الأستدي، نائب صلاح الدين في الديار المصرية، كان هماماً مولعاً بالعمران، مجاهداً، نسبت إليه خطأً أحكاماً عجيبة، وابن خلْكان يذكر أنَّها موضوعة، فأحد الحاقدين الذين لم يماره قرافوش ولم يستثنه في أمور أرادها، ألف كتاباً هجاء فيه، ونسب إليه زوراً وبهتاناً أحكاماً عجيبة، سُمِّيَ (الرافوش في أحكام رافوش)، والمُؤلَّف هو أبو المكارم أسعد بن مهذب، الملقب بالخطير ابن ممّاقي، قبطي من صعيد مصر، فأساء إليه وللحقيقة.

عظيم أعداء، وذلك أحد أسرار العظمة، وصاحب الكتاب يؤرّخ ويؤوّل على ما يشتهي دونما تعمّق في التّاريخ، حيث - كما يظهر - ليس لديه الاطّلاع الكافي ولا النّصيب الفكري.

إنَّ صاحب الكتاب انطلق فيه من حقد قديم، وليس من الحقائق التاريخية، فالتأريخ يكتبه المنطق ولا تكتبه الأحقاد، لقد سحق صلاح الدين في انتصاراته الجيش الصليبي نهائياً بكلٌّ فصائله التي تجمعت من أنطاكية إلى القدس، فلم يبق لهم سيف يرفع، وأرسل فرق جيشه في كلِّ الاتجاهات يحصد نتائجه ذلك النّصر السّامق، ثمَّ انصرف إلى القدس وفتحها بنفسه وهو على بابها، فهل ينكر له مؤلّف ذلك؟!

وأنكر الدكتور شاكر مصطفى ما أورده المؤلّف في كتابه عن تخوف صلاح الدين من أن يصبح مجرد والٍ لدى الخليفة العباسي، قائلاً: إنَّ هذا حديث مضحك، لأنَّ الخليفة الناصر لم يكن يملك سوى جيش الفتوة، أمّا مملكة صلاح الدين، فكانت تضم ما بين ليبيا ومصر إلى اليمن والججاز والشّام والجزيرة، فمن الذي عليه أن يخاف من الآخر؟ إنَّ لسوء التأويل سريرة تجعل الأبيض أسود، والملائكة شيطاناً.

وأعاد المرحوم الدكتور مصطفى إلى الأذهان ما كان لوقف نور الدين وصلاح الدين من أثر كبير على الشيعة في عصره،

فقال: لقد كافحهم نور الدين، ثم ألغى صلاح الدين الدولة الفاطمية في مصر، وقتل المتآمرين عليه وعلى الدولة حين قتل عمّار اليمني الذي أراد إعادة الفاطميين، وأزال فروعهم في اليمن، وحاصر نشاطهم في حلب التي كانت مركزهم الأهم، وظلّ الفاطميون وأشياعهم يناصبونه العداء إلى اليوم.

إنّه لأمر مؤسف، فقد ذهب به - بمؤلف الكتاب - وأضاعه التّعُصُّب، وتنى أن يشفى من حقده على عملاق من رموز النّضال في السّاحة الإسلاميّة، مضى على وفاته أكثر من ثلاني مئة سنة.

على كلّ حال، فصلاح الدين نَسِر كبير، ولا يضيره أن تنسّل بضع ريشات من جناحه، وما لنا إلّا الأسف مرّة أخرى على أن يغلب الحقد المتأخر جداً على أبجاد الأمة، فيحاول هدم رموز الأمة الكبار، قاتل الله هوى التّفوس، ما أظلمه للذّات وللآخرين.

وأقول: إنّ جملة واحدة تظهر حقد المؤلّف، وكيف أنّه شكلَ قناعته تعاطفاً وحزناً وأسفاً على سقوط الدولة الفاطمية: «ثم شهد زوال دولتهم، وما جناه الطّغاة من تعفيه آثار الفاطميين»، وليت المؤلّف تكلّم، أو أشار إلى تحالف من يأسف على زوالهم مع الصّليبيّين مراراً إن أراد الحقيقة، فكيان الفاطميين في مصر،

تهلهل في آخر سنوات حكمهم وتفكّك، فلم يحتاج إلى أكثر من هرّة بسيطة لينهار، وهذه سُنة الحياة، والتاريخ لا تكتبه الأحقاد، ولا يضرّ صلاح الدين هذه الصّرخة التي ضاعت - كغيرها - في واد.

وموقف هذا المؤلّف يذكرنا بالجنرال غورو، حينما وقف أمام قبر صلاح الدين، وقال له حرفيًا بعد أن ضرب برجله ضريحه: «يا صلاح الدين، أنت قلت لنا في إيان حروبك الصّليبية إنكم خرجتم من الشرق ولن تعودوا إليه،وها إننا عدنا، فانهض لترانا هنا، لقد ظفّرنا باحتلال سورية».

قال عمر أبو ريشة مصوّرًا هذا الموقف الأليم اللئيم:  
 ربّ غازِيْ أذلَّ جاءَ صلاحَ الدّينِ في هذَا الْخَلُودِ الْمَهَابِ  
 هاتِفًا في رَمِيمِهِ الظُّهُرِ: إِنَّ هَا هُنَا يَا صَلَاحُ، يَا لَلَّعَابِ  
 إِنَّ لِلْمَجْدِ دَمْعَةً حِينَ يَلْقَى جُنَاحَ الْلَّيْثِ عُزْضَةً لِلْكَلَابِ



القبة التي تعلو قبر صلاح الدين (دمشق)

## حِطَّين

السبت ٢٥ ربيع الآخر ١٤٨٣ هـ

٤ تموز (يوليو) ١١٨٧ م

تُرْجَج جاي لوزينيان ملِكَاً على بيت المقدس بعد وفاة بلد़وين الخامس في آب (أغسطس) ١١٨٦م، فتقرَّب ريموند أمير طرابلس من صلاح الدين لضياع مطامعه، وخيبة آماله، حتى بَثَ الشَّرَايا في إمارات الصَّليبيِّن من قومه وأهل مِلْته، وهذا الانشقاق خير عظيم لصالح الجبهة الإسلامية الموحدة.

ولم يتعُظَ أرناتِ صاحب الكرك بأحداث حياته، فهو لا يستطيع الحياة دون نهب وسلب، فانقضَ على قافلة كبيرة، تحمل ثروة طائلة، متوجهة من القاهرة إلى دمشق أواخر سنة ١١٨٦م، أوائل سنة ١١٨٧م، وعلى الرَّغم من الاحتياطات الالزمة بوجود حماية من الجندي، كَمِنَ أرنات للقافلة وحاميتها، سلب كل ما فيها، وأسر رجالها، فأرسل إليه صلاح الدين يتهدِّده إن لم يطلق الأسرى والأموال، وامتنع أرنات، وبلغت به الوقاحة

إلى أن يقول لرسول صلاح الدين: قولوا لحمد يخلّصكم، ولما علم صلاح الدين بقوله، أقسم على أن يتقدم من أرناط، بل إنَّه نذر دمه، وأعطى الله عهداً إن ظفر به أن يقتله بيده.

حتَّى جاي لوزينيان أدرك خطورة ما قام به أرناط، فطلب منه إطلاق الأسرى، وإعادة المنهوبات، فأعرض وأصرَّ على عدم تنفيذ الأوامر التي أصدرها ملك بيت المقدس، فلم يق أمام صلاح الدين إلَّا القصاص، حرب قاضية على آمال الصَّليبيين في بلاد الشام، علماً أنَّ مملكة بيت المقدس حُرِمت من معونة إمارة طرابلس وأنطاكية بسبب توسيع جاي لوزينيان، فجدد بوهيموند الثالث أمير أنطاكية، وريموند الثالث أمير طرابلس هدنتهما مع صلاح الدين، وأصبح جاي لوزينيان وحيداً بين عصيان أرناط، وتمرُّد ريموند الثالث.

وقام صلاح الدين بتبعة شاملة لقوى دولته، لخوض معركة جهاد حاسمة، لن تنتهي إلَّا بتحرير بلاد الشام من بقايا الصَّليبيين، فجاء الجند من حلب والجزيرة وديار بكر ومصر، وغادر دمشق في منتصف آذار (مارس) ١١٨٧م، حيث تجمع الجند عند رأس الماء قرب الشَّيخ مسكين في حوران، وبعد حماية قافلة الحجاج خوفاً من غدر أرناط، شرع في مهاجمة أرناط في الكرك والشُّوبك.

وفي ربيع ١١٨٧ م استطاع صلاح الدين منطقه طبرية والجليل وسهل ابن عامر بفرسان قادهم مظفر الدين كوكوري<sup>(١)</sup> صاحب حران والرها، وحينما علم مقدم الدوائية<sup>(٢)</sup> جيراردي ريدفورد بأنّ قوات صلاح الدين ستمر بإقليم الجليل، أسرع ليتصدى لها قرب صفورية، وهناك في أوائل أيار (مايو) ١١٨٧ م سقط معظم الصليبيين بين قتيل وأسير، ومن جملة القتلى مقدم الإستبارية<sup>(٣)</sup> وعدد كبير من أبرز فرسانهم.

وسرعان ما أفاق الصليبيون، فدخل ريموند الثالث أمير طرابلس في طاعة جاي لوزينيان، وتجمّعت قواهُما عند صفورية، فزحف صلاح الدين على طبرية في أوائل تموز (يوليو)

(١) الملك المعظم مظفر الدين كوكوري التركماني [١١٥٤-٥٤٩ هـ/ ٦٣٠-١٢٣٣ م] صاحب إربل، ولد في قلعة الموصل، ولِي إربل بعد وفاة أبيه علي ابن بكتكين، ثم دخل الشام، واتصل بصلاح الدين، فأكرمه كثيراً، وله مواقف عظيمة في قتال العدو الساحل، وكان له اشتغال بالحديث وأثار حسنة في الحجاز وغيره، [الأعلام ٥/ ٢٣٧].

(٢) فرسان الهيكل أو الذاوية تأسست ١١١٨ م، وانتهت ١٣١٤ م، بإعدام فيليب الرابع ملك فرنسة زعيمهم.

(٣) فرسان مستشفى القديس يوحنا، أو الإستبارية، تأسست ١١١٣ م في القدس، شاركت في الحروب الصليبية، وهم فرسان رودس، وفرسان مالطة فيما بعد، قضى عليهم نابليون ١٧٩٨ م، (الموسوعة الثقافية ٧١٢).

١١٨٧م، وتجلى مهارة صلاح الدين العسكرية حينما أراد خوض معركة حاسمة، يحدد ميدانها، فأجبر عدوه على المسير إلى المكان المرسوم، وفعلاً حينما هاجم صلاح الدين طبرية، ترك الصليبيون مراكزهم عند صفورية، وزحفوا باتجاهه، على الرغم من معارضة ريموند الثالث مع أنّ زوجته كانت داخل طبرية، لكنه أدرك خطورة الاستدراج، وأخيراً نجح أرناط صاحب الكرك وجيراري ريدفورد مقدم الدّاوية في إقناع جاي لوزينيان بالزّحف على طبرية في جوّ حارّ، وقلة الماء وضعفية الطريق، وتردد الجندي ثم ساروا مكرهين.

وانتظرهم صلاح الدين قرب طبرية، في قرية حطين، وهي على بعد ثلاثة كيلومترات غرب طبرية، ينعم هو وجنده بالماء والظل والراحة مع القوة والتصميم، بروح معنوية عالية، ولم يكتم سروره، فقال: جاء ما نريد.

وفي ٣ تموز (يوليو) حيث حرارة الجو الشديدة، وركود الهواء، وصل الصليبيون إلى هضبة مشرفة على سهل حطين، وهم منهكون وقد اشتدّ بهم العطش، وحال جند صلاح الدين بين الصليبيين وبين مياه بحيرة طبرية العذبة، فقضى الصليبيون ليلاً لهم يئنون من العطش والإنهاك<sup>(١)</sup>، وهم يسمعون أصوات

(١) المعركة الصليبية ٨٠٧.

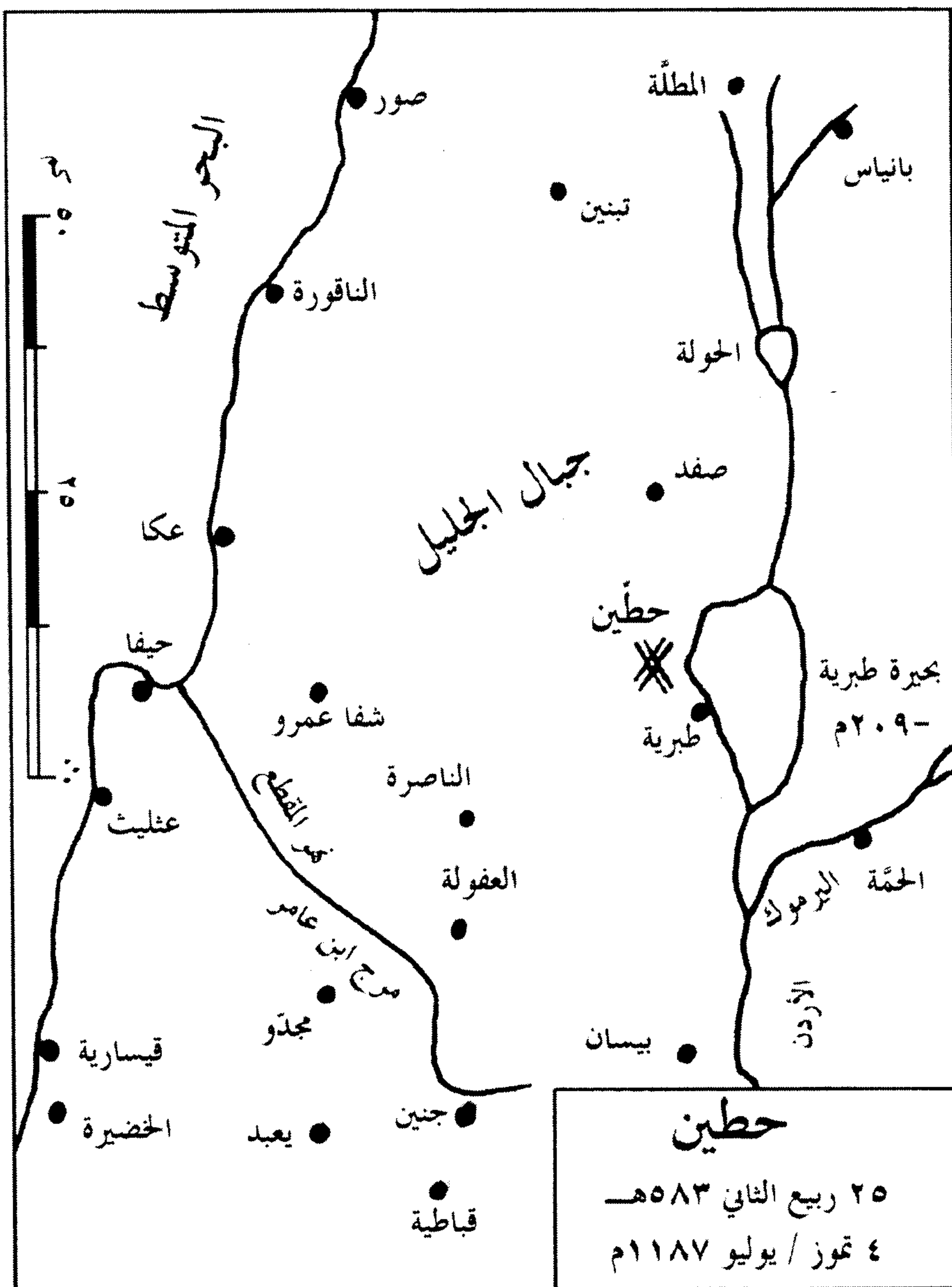
المسلمين في كل حطين، وقد أكثروا التكبير والتهليل طوال ليالיהם، ومع منع من حاول التسلل ليلاً إلى مياه بحيرة طبرية، أشعل المسلمون النار في الأعشاب والأشواك التي تكسو الأرضية، «وكانت الرّيح على الفرنج، فحملت حرّ النار والدُخان إليهم، فاجتمع عليهم العطش وحرّ الزَّمان وحرّ النار والدُخان وحرّ القتال»<sup>(١)</sup>؟

وحينما أشرقت شمس يوم السبت ٤ تموز (يوليو) وجد الصليبيون أن صلاح الدين استغلَّ ستار الليل ليحيط بهم «إحاطة الدائرة بقطرها»، وبذلك بدأ هجوم المسلمين على الصليبيين.

جاء في النوادر السلطانية ١٢١: أدرك المسلمون أنَّ من ورائهم نهر الأردن، ومن بين أيديهم بلاد العدو، وأنهم لا ينجيهم إلَّا صدق الجهاد، كذلك صدقوا ما عاهدوا الله عليه، وتعذر على الصليبيين الصمود طويلاً وهم في غاية الخرج: إنهاء عطش، فأخذتهم سهام المسلمين، وفرَّ ريموند أمير طرابلس ومعه قلة من رجاله، وحينما أراد ريموند الهرب، فتح له تقي الدين عمر ابن أخي صلاح الدين طريقاً، وبعد أن فرَّ التأم

---

(١) الكامل في التاريخ، أحداث سنة ١٤٥٨ هـ.



السبت ٢٥ ربيع الآخر ١٤٥٨ هـ / ٤ تموز ١٩٨٧ م

٨٣



أرض حطين وتبدو معها بحيرة طبرية

الصف<sup>(١)</sup>، وطارد المسلمون الصليبيين، فتراجعوا أمامهم نحو أعلى الجبل، وسقط أسقف عكا قتيلاً، وأخذ المسلمون صليب الصّلبوت، فأيقن الصّليبيون القتل والهلاك، ولم يصل القمة إلا ملك بيت المقدس وحوله مئة وخمسون من الفرسان، فأسرهم المسلمون وهم يتلقون من الإنهاك والعطش والخوف<sup>(٢)</sup>.

وسيق جاي لوزينيان وأرناط وجيراريدي ريدفورت وغيرهم من كبار الصليبيين إلى خيمة صلاح الدين، فاستقبلهم استقبالاً حسناً، وأجلس جاي لوزينيان إلى جانبه وقد أهلكه العطش، فقدم له صلاح الدين إناء فيه ماء متجمّع، فشرب منه، وترك به بقية، أعطاها لأرناط فشربها، وعندئذ غضب صلاح الدين وقال: إنَّ هذا الملعون لم يشرب الماء بإذني فيناله أمان<sup>(٣)</sup>، وفي كتاب الروضتين ٧٩/٢، قال صلاح الدين لجاي لوزينيان: لم تأخذ في سقيه مِنْيَ إِذْنَا، فلا يوجب ذلك له مِنْيَ أَمْنَا، والتفت نحو أرناط يذكّره بجرائمها ونكثه لعهوده، وقرّعه وعدّد عليه غدراته، وقال له: كم تخلف وتنكث؟ فردّ أرناط على لسان التُّرجمان: قد جرت بذلك عادة الملوك<sup>(٤)</sup>، وحيثئذ أمسك صلاح الدين بسيفه، وأطاح برأسه موافقاً بنذره.

(١) المصدر السابق نفسه.

(٢) الحركة الصليبية ٨٠٨.

(٣) الكامل حوادث سنة ٥٨٣ هـ.

(٤) مفرج الكروب ١٩٤/٢.

وارتاع جاي لوزينيان، ولكن صلاح الدين هداً روعه، وقال له: لم تجرب عادة الملوك أن يقتلوا الملوك، وأماماً هذا فإنه تجاوز حدّه، فجرى عليه ما جرى، ثم أمر رجاله برعایة أمراء الصليبيين وأسر اهم.



## نتائج حطين استرداد بيت المقدس

كانت حطين كارثة حربية حلّت بالصليبيين، وكانت بشيراً بنجاح المسلمين في القضاء على أكبر حركة استعمارية شهدتها العالم في العصور الوسطى.

ومن نتائج حطين نقص كبير في فرسان الصليبيين، «فمن شاهد القتل قال: ما هناك أسير، ومن عاين الأسرى قال: ما هناك قتيل»<sup>(١)</sup>.

وغدت الإمارات الصليبية في سواحل بلاد الشام تحت رحمة صلاح الدين، فشرع بالفتح والتحرير مدينة بعد أخرى فتحاً سريعاً متواصلاً، مع بُعدِ عن التطرف والانتقام، لقد توج ذلك بأخلاق كريمة وتسامح عُرف صلاح الدين بها<sup>(٢)</sup>.

وبعد انتصار حطين السبت ٢٥ ربيع الثاني ٥٨٣هـ / ٤ تموز

---

(١) الرّوضتين ٧٨/٢.

(٢) الحركة الصليبية ٨١١.

١١٨٧م اتجه صلاح الدين الأيوبي إلى عكا والمدن الساحلية ليحرم الصليبيين إمدادات قواعدهم البحرية التي تربطهم بأوربة، وليتصل عبر هذه الموانئ بمصر، أحد شطري دولته، وحُررت عكا صلحًا، وحررت الناصرة وقيسارية وحيفا وصفورية وشقيف والعفولة والطور ويافا وتبين وصرفند وصيدا وبيروت والرمّلة ويبنا والداروم وغزة والنّاظرون وبيت جبرين وعسقلان.. ولم يبق أمام صلاح الدين داخل فلسطين إلاً بيت المقدس، فاتجه إليها، وتصرّف تصرّفًا كريماً حينما سمح بخروج النساء والأطفال من المدينة آمنين تحت حراسة جنده، وفي يوم الجمعة ٢٧ رجب ٥٨٣هـ / ١٢ تشرين الأول (أكتوبر) ١١٨٧م دخل صلاح الدين القدس في ليلة الإسراء والمعراج، ولم يهدم كنيسة، وأماماً اليتامي والشيوخ والأرامل من الصليبيين فقد منحهم صلاح الدين مساعدات مالية من ماله الخاص.

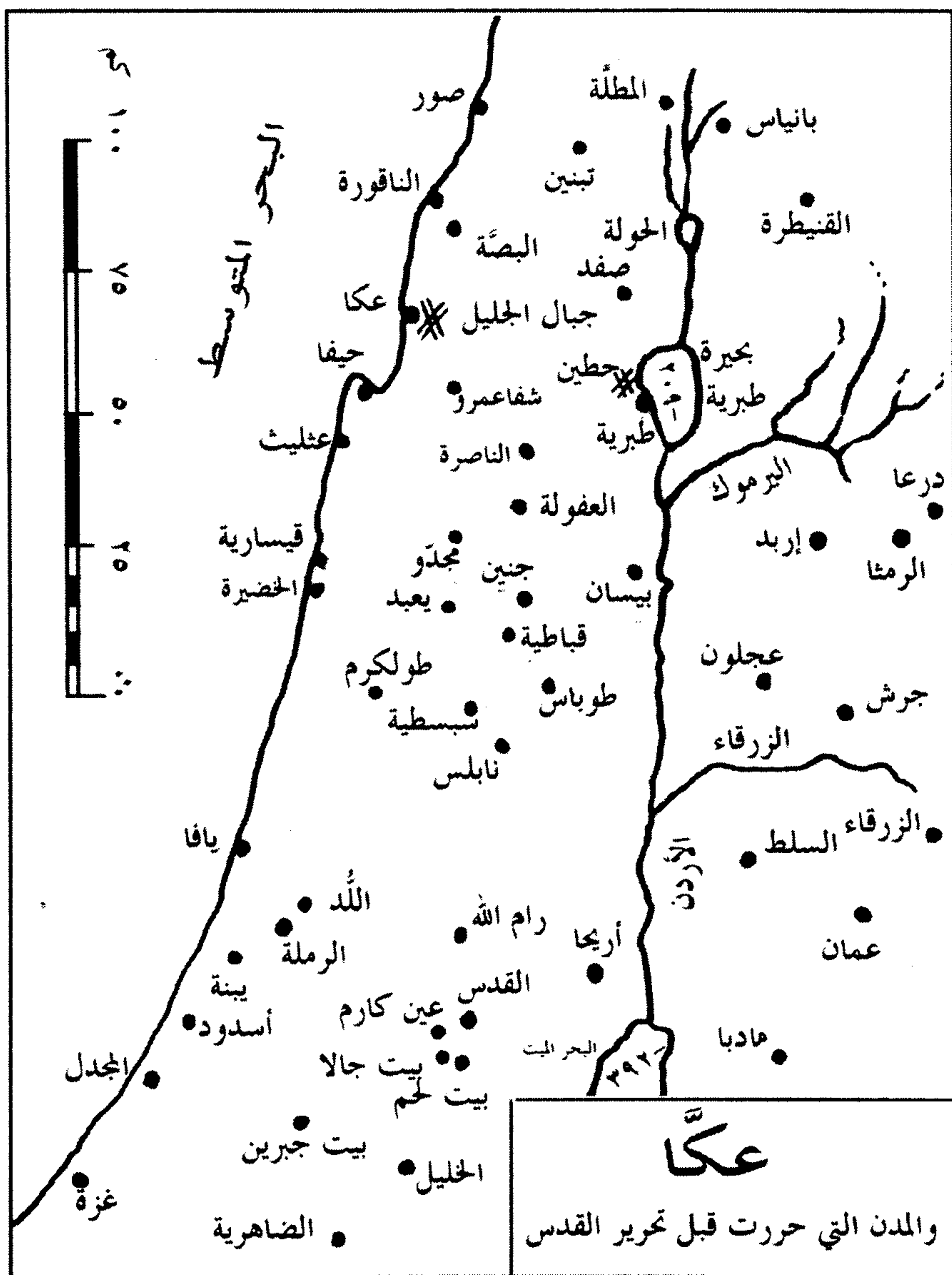
ولما دخل المسلمون البلد يوم الجمعة تسلق جماعة منهم إلى أعلى القبة ليقلعوا الصليب مع تكبير المسلمين فرحاً، وأمر صلاح الدين إعادة الأبنية إلى حالها القديم، وأمر بتطهير المسجد والصخرة من الأقدار والأنجاس، ولما كان الجمعة الأخرى رابع شعبان صلى المسلمون فيه الجمعة ومعهم صلاح الدين، وكان الخطيب والإمام محبي الدين الزكي قاضي دمشق، فلبس الخلعة السوداء - رمز الخلافة العباسية - وخطب للناس خطبة سنوية

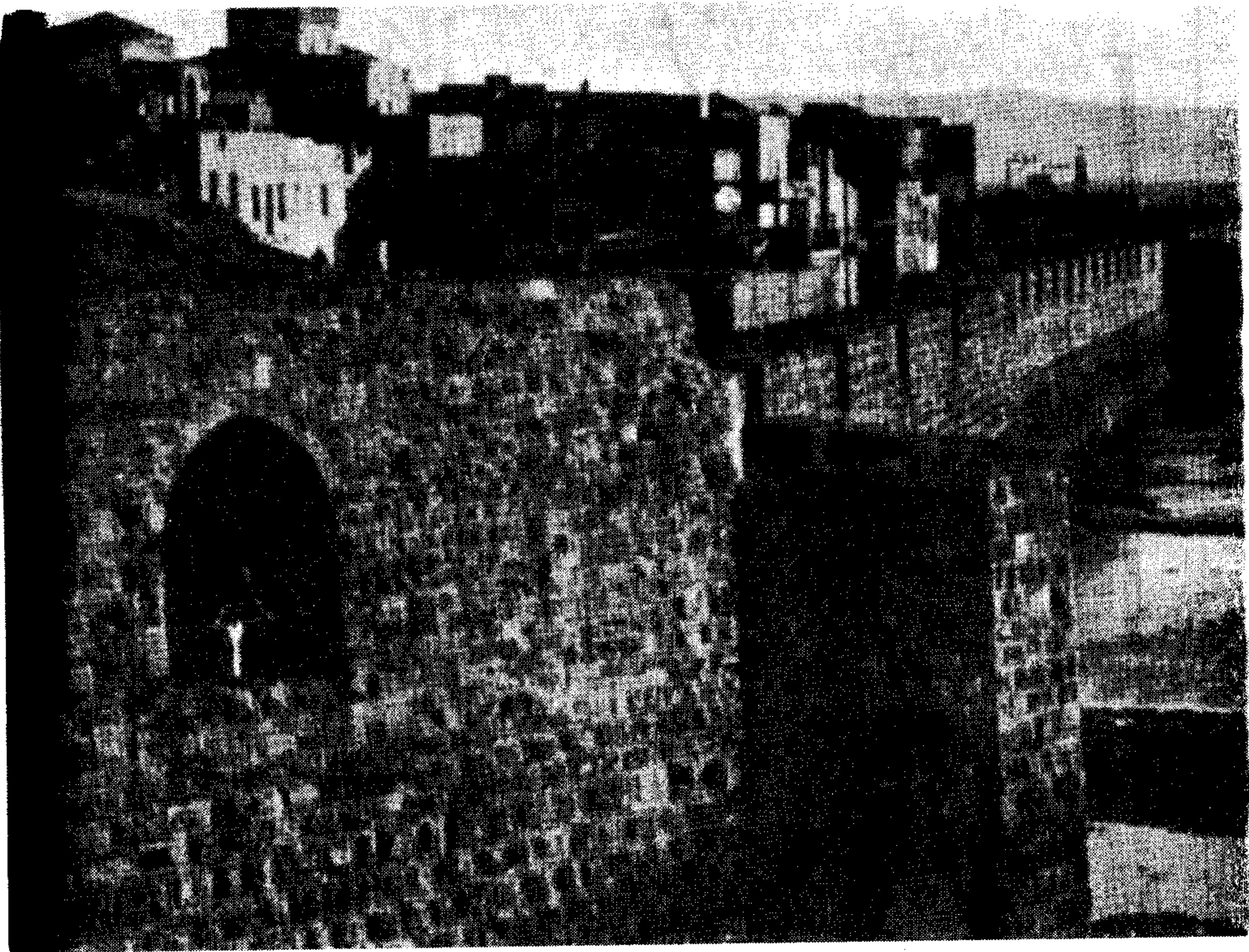
فصيحة بلية، أوردها أبو شامة في الروضتين ببطولها، وكان أول ما قال: ﴿فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [الأنعام: ٤٥]<sup>(١)</sup>.

ثم رَبَّ فيه صلاح الدين خطيباً وإماماً برسم الصلوات الخمس، وأمر أن يُعمل له منبر، فقيل له: إنَّ نور الدين كان قد عمل بحلب منبراً أمر الصناع بالبالغة في تحسينه وإتقانه، وقال: هذا قد عملناه لينصب بالبيت المقدس، فعمله النجارون في عدة سنين، لم يعمل في الإسلام مثله، فأمر بإحضاره، فحمل من حلب ونصب بالقدس، وكان بين عمل المنبر وحمله ما يزيد على عشرين سنة. وكان هذا من كرامات نور الدين وحسن مقاصده.

---

(١) جاء في الروضتين ٢/١٠٨: وكثير المترشحون للخطابة، فكلُّ واحد منهم يريد نيل شرف الخطبة الأولى في الأقصى بعد تطهيره من دنس المحتل، فنصب السلطان صلاح الدين الخطيب بنفسه: القاضي محي الدين أبو المعالي محمد ابن زكي الدين علي القرشي. والخطبة كاملة في الروضتين ٢/١١٠.





سور عكا العظيم، بناء والي المدينة في عهد العثمانيين واستطاع  
صد الحملة الفرنسية بقيادة نابليون بونابرت التي كانت امتداداً  
للحروب الصليبية

ولم يبق في مملكة المقدس غير ميناء صور، الذي لم يحرره صلاح الدين عقب تحرير عكا مباشرة، فتجمّعت فيه البقايا الصليبية، لتزود الميناء بطاقة بشرية كبيرة، إلى جانب حصانته الطبيعية<sup>(١)</sup> ، خصوصاً بعد وصول كونراد دي مونتغرات ملك فرنسة إليها، فحصّنها أكثر.

وكان لتحرير بيت المقدس رد فعل عنيف بالغرب، فدفعوا بالحملة الصليبية الثالثة بقيادة إمبراطور ألمانيا فردريك بربروسا، وستتابع الأحداث حتى تحرير البلاد كلها في الجزء الثاني من هذه السلسلة (عين جالوت).

صورتان متلازمان في تاريخ البشرية ما أبشع الأولى وأسوأها، وما أروع الثانية وأجملها.

الأولى: صورة بيت المقدس يوم الجمعة ١٥ تموز (يوليو) ١٠٩٩م، حيث وحشية الصليبيين والدماء سوافي.

والثانية: يوم الجمعة ١٢ تشرين الأول (أكتوبر) ١١٨٧م، حيث استعادة بيت المقدس على يد صلاح الدين، حيث أبىت أخلاقه الإسلامية الرَّدَّ بالمثل، ملقناً الغرب درساً في تسامح الإسلام، وروحه الإنسانية.

(١) ذكر ابن جبير في رحلته ٢٧٧: مدينة يضرب بها المثل في الحصانة، وذكر ابن الأثير في الكامل أحداث سنة ٥٨٣هـ: حفر حولها خندق جاءته المياه، فصارت صور جزيرة لا يمكن الوصول إليها، ولا الدُّنو منها.

## خاتمة

# سبب الجفوة بين ابن الأثير وصلاح الدين!

دخل الصليبيون ثانية عكا في تموز (يوليه) ١١٩١م، مما أثار موجة من الحزن والأسى، «وغضي الناس بهبة عظيمة وحيرة شديدة، ووقع في العسكر الصياح والعويل والبكاء والنحيب»<sup>(١)</sup>.

وزاد من لوعة الأسى أن الصليبيين غدروا بوعدهم، ونقضوا شروط الصلح «فأسروا من فيها من المسلمين وكانوا ألوفاً»<sup>(٢)</sup>، وكان ريتشارد قلب الأسد الراعيم الأوحد للحملة الصليبية الثالثة، أحوج ما يكون للاتزان والتعقل والبعد عن التهور، لقد سار بأسرى عكا من المسلمين في ٢٠ آب (أغسطس) ١١٩١م، حينما تباطأ المسلمون في تسليم صليب الصليبات وتبادل الأسرى، ولم يحاول الاتصال بصلاح الدين ومعرفته السبب والزمن، وكان الأسرى ثلاثة آلاف مسلم، حيث تم قتلهم صبراً

---

(١) الروضتين ٢/١٨٨.

(٢) السلوك ١/١٠٥.

وطعناً وضرباً بالسيف، وال المسلمين عن بعد يشاهدونهم، ولا يدرؤن ما يفعلون لبعدهم عنهم.

وشتان بين هذا السلوك الهمجي الذي اتبعه ريتشارد في ذبح أسرى المسلمين، وبين السلوك الإنساني الذي اتبعه صلاح الدين عقب انتصاره في حطين، ثم عقب تحريره بيت المقدس<sup>(١)</sup>، إذ حرص دائمًا على السماح لأهل المدن التي استولى عليها من الصليبيين بمعادرتها سالمين، ومنع رجاله من الاعتداء عليهم أو التعرض لهم، بل إنه لم يضن على ريتشارد نفسه في أثناء مرضه بالفاكهة والثلج، أرسلها إليه، والصلبيون يحاصرون عكا<sup>(٢)</sup>.

ولم يرد صلاح الدين على وحشية ريتشارد بالمثل، ولم يقتل من كان في حوزة المسلمين من أسرى الصليبيين، وهم أعظم عدداً بكثير من أسرى عكا المسلمين.

صحيح أنَّ صلاح الدين أغلق باب المفاوضات مع ريتشارد حول أي موضوع يتعلق ببيت المقدس وبصلب الصليبيوت<sup>(٣)</sup>، ثم استعد لقتال ريتشارد والصلبيين، ولم يحجم في المعارك التالية عن قتل بعض من وقع في يده من أسرى الصليبيين، ويروي ابن

(١) الحركة الصليبية ٨٧٢.

(٢) مفرج الكروب ٣٥٥/٢.

(٣) الفتح القسي ٢٩٣.

شدّاد أَنَّه حينما وقع أُسْيَرَانِ في يد صلاح الدين في أثناء الرَّحْف على عسقلان فإِنَّه قتلهما<sup>(١)</sup>، وكان في حَدَّةِ الضِّيقَةِ لما جرى على أسرى عكا.

وهنا قال ابن الأثير: الإفراط في التسامح مع الخصوم، والبالغة في التَّساهل، فالمملوك أو الحاكم «لا ينبغي أن يترك الحزم وإن ساعدته الأقدار، فلئن يعجز حازماً خير له من أن يظفر مضيئاً للحزم»<sup>(٢)</sup>.

فالجفوة (أو التَّحَامَل) سببها الإفراط في التسامح مع الخصوم، والبالغة في التَّساهل معهم، ناهيك عن حُبِّ ابن الأثير لنور الدِّين الشَّهيد وتحيزه له<sup>(٣)</sup>.



(١) النَّوادر السُّلطانية ٢٨٧.

(٢) الكامل في التاريخ ١٨٧/٩.

(٣) مصادر ومراجع الأجزاء الخمسة الأخيرة في آخر جزء منها: تفالديران.

„